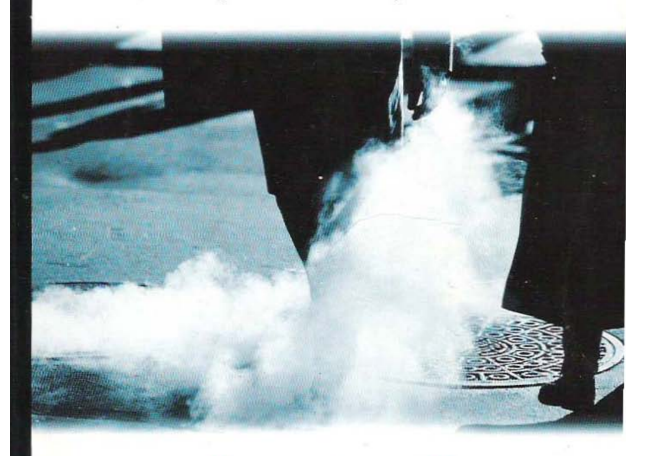
### Para una crítica de la violencia

y otros ensayos



Iluminaciones IV

**Walter Benjamin** 



PARA UNA CRÍTICA DE LA VIOLENCIA Y OTROS ENSAYOS

## WALTER BENJAMIN

# PARA UNA CRÍTICA DE LA VIOLENCIA

Huminaciones IV

Y OTROS ENSAYOS

Traducción de Roberto Blatt

Introducción y selección de Eduardo Subirats



Título original: Essayauswahl (Iluminaciones IV)

Aus «Gesammelte Schriften» Band 2 und 3
© 1972, 1977, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main
© 1991, 1998, Grupo Santillana de Ediciones, S. A.

Torrelaguna, 60. 28043 Madrid
Teléfono 91 744 90 60
Telefax 91 744 92 24

www.taurus.santillana.es

Aguilar, Altea, Taurus, Alfaguara, S. A.
Beazley, 3860. 1437 Buenos Aires

 Aguilar, Altea, Taurus, Alfaguara, S. A. de C. V. Avda. Universidad, 767, Col. del Valle,

Teléfono: 635 12 00 Santafé de Bogotá, Colombia Calle 80, n.º 10-23

Distribuidora y Editora Aguilar, Altea, Taurus, Alfaguara, S. A.

México, D.F. C. P. 03100

Primera edición: octubre de 1998 Segunda edición: mayo de 1999 Tercera edición: octubre de 2001

© De la traducción, Roberto J. Blatt Weinstein, 1991 © De la introducción, Eduardo Subirats, 1991 Diseño de cubierta: TAU Diseño Fotografía: © Cover

ISBN: 84-306-0318-2 Dep. Legal: M-39.993-2001 Printed in Spain - Impreso en España

Todos los derechos reservados.
Esta publicación no puede ser
reproducida, ni en todo ni en parte,
ni registrada en o transmitida por,
un sistema de recuperación
de información, en ninguna forma
ni por ningún medio, sea mecánico,
fotoquímico, electrónico, magnético,
electroóptico, por fotocopia,
o cualquier otro, sin el permiso previo
por escrito de la editorial.

#### Indice

|     | CRAINS NAFRA                                     |
|-----|--------------------------------------------------|
| 135 |                                                  |
| 111 | EL NARRADOR                                      |
| 91  | DOS POEMAS DE HÖLDERLIN                          |
| 85  | LA ENSEÑANZA DE LO SEMEJANTE                     |
| 75  | SOBRE EL PROGRAMA DE LA FILOSOFÍA VENIDERA       |
| 59  | DE LOS HUMANOS                                   |
|     | SOBRE EL LENGUAJE EN GENERAL Y SOBRE EL LENGUAJE |
| 47  | TEORÍAS DEL FASCISMO ALEMÁN                      |
| 23  | PARA UNA CRÍTICA DE LA VIOLENCIA                 |
| 9   | [NTRODUCCIÓN, por Eduardo Subirats               |
|     |                                                  |

### Introducción por Eduardo Subirats

-

asimismo por un espíritu mesiánico. Pero así como las lecturas articulada en una estética, en una teoría de la experiencia o en tearse que precisamente esta exigencia intelectual de la crítica, con ánimo de diversión dispersiva, que asumirse como exigencia los ochenta las identificaron con un marxismo caprichoso, cuyas de un marxismo en lo fundamental doctrinario, así también en estética, su crítica literaria y su teoría de la historia en el marco de Benjamin de los años sesenta y setenta incorporaban su teoría nos de la moderna cultura tecnológica y de masas. Y atravesada intensa confrontación con el nacional-socialismo, y los fenómeescritor idiosincrático. Sin duda alguna no podía soslayarse un perspectiva metafísica y teológica. una filosofía de la historia se desprendían, en primer lugar, de una intelectual de la crítica. En ninguno de los casos quería planfracturas y fragmentos podían interpretarse y gozarse más bien impulso de resistencia a lo largo de su obra, atravesada por una tado de una intensa dimensión poética, el flaneur, en suma, un tico literario, el miniaturista de la vida cotidiana, el ensayista dono por una vaga atmósfera estetizante. Benjamin ha sido el critado condicionada por los temas preferentes de la crítica literaria influencia intelectual que ha ejercido en los últimos años ha esy una sociología marcadas por una voluntad expresiva, cuando y artística, la estética, y, a lo sumo, por una filosofia de la historia La recepción de la obra de Walter Benjamin, y en general la

El tenor diletante de las interpretaciones de Benjamin como el filósofo de lo fragmentario, el microanalista de la vida cotidiana, el poeta de los pasajes y el explorador romantizante de las modernas metrópolis industriales corrieron a favor de la co-

sofos de la tradición crítica del siglo xx, Georg Simmel y Theodor ción blanda de la obra benjaminiana. Otros intelectuales y filóción y consumo artísticos, creaban la última horma a esta recepdominadas por un concepto mediático de cultura, y de produc-W. Adorno por ejemplo, corrían o habían corrido de hecho padiana en las modernas sociedades industriales, integralmente quier cosa. La propia estetización de la política y la vida cotiplones sueños del despertar de la dimensión aurática de cualcrítica estética de la modernidad de Benjamin en los más ramcolía dejaba además abiertas las puertas a una conversión de la tual de los últimos años. El horizonte sentimental de la melanrriente del pensamiento débil que ha distinguido el clima intelec-

mencionado cuadro teórico con una filosofía del derecho y de la incorporado a esta nueva antología benjaminiana, completan el extenso ensayo juvenil Para una crítica de la violencia, también así como una filosofía del lenguaje en la obra de Benjamin. El constituye una teoría metafísica y una teoría del conocimiento, cionan materiales y aproximaciones fundamentales para lo que epigrafe «Teoría del conocimiento, teoría del progreso» proporhistoria hasta ahora tan sólo conocidos de manera incompleta y les reunidos en el capítulo «N» de la obra de los Pasajes, bajo el ellos incluidos en la presente edición, en fin, las notas y materiasamente se articulaba el problema central de la teoría estética de mología y filosofía del lenguaje, las tesis sobre El narrador, todos rroco alemán, los ensayos tempranos (1916-1918) sobre espisteriencia. El largo «Prefacio» filosófico al Origen del drama bapunto de vista metafísico y epistemológico: el concepto de expe-Benjamin, así como su crítica de la sociedad industrial, desde un fecto editorial: faltaban aquellos de sus ensayos en los que preciricas de la recepción de Benjamin venían respaldadas por un de-Pero en las culturas de habla castellana estas limitaciones teó

De manera explícita, Benjamin formula en el «Prólogo» a este neros artísticos modernos por excelencia: la fotografía y el cine. producción técnica de la obra de arte en lo que considera los géconstelación estética de la pérdida del aura subsiguiente a la rereproductibilidad técnica no abordan, como problema nuclear, la Las tesis de Benjamin sobre La obra de arte en la época de su

> ción de la superestructura» 1 en la civilización industrial avanensayo de estética que su objeto es el estudio de la «transformacrítica de la sociedad que a una teoría estética en un sentido estante más amplia. La cuestión pertenece más bien a la teoría zada, palabras que señalan por sí mismas una problemática bascontexto como un procedimiento añadido y exterior a la obra de ducción técnica. La reproducción técnica no es entendida en este derna, consecuente a su incorporación de los procesos de reprorevolucionaria transformación ontológica de la obra de arte momico de las sociedades capitalistas está íntimamente ligada a la adaptación de la «superestructura» al desarrollo tecno-econótricto de la palabra. Sin embargo, Benjamin descubre que esta de la obra de arte moderna, y como la condición objetiva de su arte, sino como el principio constitutivo de la nueva naturaleza tensión técnicas. turaleza de la obra de arte, subsiguiente a su reproducción y exmás bien el resultado de la transformación cualitativa de la naproceso ideológico, como tampoco de una intención política. Es Esta última no se desprende, de acuerdo con Benjamin, de un renovada función social, o sea, de su «aspiración a las masas»

jaminiano reside, en primer lugar, en considerar la ruptura rede Benjamin. cuse tan sólo un año después de la publicación de aquel ensayo tica de la función afirmativa de la cultura desarrollada por Marniana de las estéticas marxistas de este siglo, e incluso de la críteórica que distingue nítidamente la interpretación benjamirivadas de las técnicas de reproducción. Es esta la perspectiva mas de la construcción social de la realidad inmediatamente detir de los cambios de la percepción, o más bien de las nuevas formoderna no desde una perspectiva crítico-ideológica, sino a parvolucionaria y la transformación estructural de la obra de arte La originalidad y radicalidad del planteamiento teórico ben-

ceso «inconsciente» de montaje sobre el proceso de la experienen la era de la técnica lo ofrece el cine. Sus características forcia consciente, la prevalencia del valor expositivo sobre la males, el predominio del «aparato» sobre la persona, y del procontemplación, y la construcción de lo real como una segunda El modelo analítico de la transformación de la obra de arte

Aguirre, Madrid, Taurus, 1990, pág. 18.
<sup>2</sup> Ibid., pág. 45. Walter Benjamin, Discursos interrumpidos I, edición de Jesús

naturaleza, no solamente plantean para Benjamin la necesidad de una nueva y revolucionaria aproximación estética al nuevo arte, sino también la reformulación de la teoría crítica de la sociedad. Una crítica social que se cristaliza, por lo pronto, en el análisis benjaminiano del nacional-socialismo. Pero que traspone el análisis benjaminiano del nacional-socialismo precisamente de un plano crítico-lisis del nacional-socialismo precisamente de un plano crítico-ideológico al de la concepción de la política como obra de arte, de la producción industrial de la conciencia, y de lo que hoy puede definirse como la construcción mediática de la realidad. El concepto bajo el que Benjamin resume esta perspectiva crítica es la «estetización de la política».

w

sayo: «el comunismo responde [a la estetización nacional-socialación a una dimensión reflexiva de la experiencia estética. aparece ambiguamente ligada, en las tesis sobre la Reproductibitivo recurrente de esta crítica: la guerra como consecuencia de una lista de la política] con la politización del arte», es decir, la apefigura políticamente reflexiva en la declaración final de este enlidad técnica, con la problemática del aura, y es formulada en su que se articula esta voluntad mesiánica es la experiencia. Ella las tesis Sobre el concepto de historia. La otra dimensión bajo la humano. Este es también uno de los motivos más relevantes de tecnología y un progreso tecnológicos no dominados por el ser mismo incluida en la presente edición, se perfila de nuevo el mocia humana, o sea, la «estetización de la política», se cristaliza a técnica» 3. En la recensión Teorías del facismo alemán, asihybris: la crítica a lo que Benjamin llama la «insurrección de la ductibilidad técnica en una crítica de la tecnología convertida en lo largo de las tesis sobre La obra de arte en la época de su reprola obra de arte moderna bajo el aspecto de su última consecuen-El sentido mesiánico, socialmente emancipador del análisis de

Sin embargo, el tema de la experiencia se plantea también desde un punto de vista epistemológico y metafísico en una serie de textos, tanto del período juvenil como de la etapa madura de Benjamin. Uno de ellos, en los que la teoría de la experiencia se despliega con todo el rigor de un impetuoso programa juvenil, es el ensayo titulado Sobre el programa de la filosofía venidera.

Kantiano en su concepción fundamental, cercano a la discu-

sión de la escuela neokantiana de comienzos de siglo, en particular de Cohen, Benjamin plantea en este ensayo al menos tres
tópicos de interés fundamental: la extensión del concepto kantiano de experiencia más allá de su limitación a las ciencias, la
integración del concepto crítico de experiencia del conocimiento
al sujeto empírico, o más bien a la pluralidad social e histórica
de sujetos empíricos, y la ampliación de este concepto nuevo de
experiencia al conocimiento religioso. «Este nuevo concepto de
la experiencia fundada sobre nuevas condiciones del conocimiento, sería de por si el lugar lógico y la posibilidad lógica de la
metafísica» <sup>4</sup>.

Lo que Benjamin desarrolla analíticamente en La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica, en el ensayo sobre Baudelaire y en la obra de los Pasajes, en las tesis sobre El narrador, así como en otros artículos, a saber, la reconstrucción de las figuras históricas de la experiencia, se eleva aquí a un programa metafísico de inspiración kantiana: la transformación de la experiencia cognitiva, que el positivismo filosófico orienta en un sentido exclusivamente científico-matemático, a una experiencia teológica y metafísica. Esta nueva estructura de la experiencia la funda Benjamin en una filosofía del lenguaje.

4

En su artículo *Enseñanza de lo semejante*, Benjamin recurre a un símil para explicar la relación entre la nueva experiencia y la teoría del lenguaje: la astrología. Esta parte de una percepción de las analogías suprasensibles entre las constelaciones estelares y la existencia humana, para las que, sin embargo, ya el hombre moderno ha perdido todo sentido perceptor. Pero Benjamin añade: «Poseemos, no obstante, un canon que permite echar luz sobre la oscura morada de la semejanza extrasensorial. Y este canon es el lenguaje» <sup>5</sup>.

La teoría del lenguaje que desarrolla Benjamin puede resumirse con un lacónico enunciado: el lenguaje es mimesis. Benjamin cita a este propósito a Leonhard: «Toda palabra —y la totalidad del lenguaje— es onomatopoética» <sup>6</sup>. Eso no significa en modo alguno apelar a una doctrina naturalista de la experiencia

12

<sup>3</sup> Ibid., pág. 57.

<sup>4</sup> Cf. en el presente volumen, pág. 80

<sup>5</sup> Ibid., pág. 87.

<sup>6</sup> Ibid., pág. 87.

mimética en el sentido en que, por ejemplo, la configuró negativamente la moderna pintura abstracta. En el ensayo de Benjamin sobre Calderón y Hebbel se dice con respecto al concepto de mimesis en la tragedia griega: el objeto de la mimesis no es la «imagen ejemplar» (Vorbild), sino la «imagen ancestral» (Urbild). Y en El origen del drama barroco alemán se subraya en el mismo sentido que «en la contemplación filosófica la idea se libera como palabra a partir de lo más interior de la realidad» 8.

cosas fundamentales. La primera es la concepción del lenguaje a su vez como creador en el lenguaje como medium de la partisegún lo ha interpretado R. Blatt 9. Es el lenguaje en el que el ser cipación mimética con ellas. En segundo lugar, este carácter mehumano ha sido creado con las cosas, y en el que ha sido creado municación universal de los seres espirituales. Ello significa dos ción idealista del acto de nombrar, identificado con el acto adadial del lenguaje, o sea, esta inmediatez del ser humano como ser humano es precisamente «el lenguaje empleado en la Creación», guno, un sistema o aparato de signos exterior al ser humano y a través de él -subraya Benjamin. El lenguaje no es, en modo aldel lenguaje como simple medio. Hablamos en el lenguaje, no a viene a decir lo mismo, el rechazo de la concepción instrumental como inmediato o idéntico con el ser espiritual. O bien, lo que tanto que articulados en el lenguaje como medium de una comita de la creación de un mundo, y al mismo tiempo es una teolas cosas. Sucede todo lo contrario. La entidad espiritual de lo trabajo la experiencia o la participación mimética se definen en lenguaje en general y sobre el lenguaje de los humanos. En este lo real. Como tal la desarrolla Benjamin en su ensayo Sobre el ría del lenguaje como medium de una experiencia mimética de La teoría del lenguaje de Benjamin arranca de una concep-

espiritual con las palabras, supone una participación mágica con el ser de todas las cosas. Más aún, es idéntico con este ser espiritual de las cosas. La brecha entre el significado, el significante y el sujeto desaparece así en beneficio de una concepción creadora de la palabra como el *medium* universal que comparte el lenguaje de los seres humanos y de las cosas. En una bella frase resume Benjamin esta concepción metafísica, idealista y antipositivista del lenguaje como medium de una comunicación espiritual universalista: «en el nombre, la entidad espiritual de los hombres comunica a Dios a sí misma» <sup>10</sup>

S

guaje humano. En él podía el nombre cumplir perfectamente su bre la caída y la expulsión del Paraíso. Este es definido como eslenguaje Benjamin interpreta el pasaje del Génesis que trata sonocimiento desde afuera, la imitación no creativa de la palabra lo malo --escribe Benjamin-- abandona al nombre; es un coaquella fundamental relación mimética. «El saber de lo bueno y través de un juicio sobre lo bueno y lo malo devenido exterior a sentido creador. Pero la caída fue la escisión de aquella unidad a tado de completa armonía entre el lenguaje de las cosas y el lenal mismo tiempo es una relación creadora en el lenguaje encierra de su teoría lingüística. Su apelación a una relación mimética que hacedora» 11. Esta cita es algo más que una simple visualización y mesiánico: la crítica de una figura instrumental del conociestético. Pero también recoge un momento crítico, emancipador tanto una teoría de la experiencia cognitiva como un programa salvación, y la felicidad y la armonía del paraíso como su último miento como juicio, la experiencia cognitiva de la mimesis como cepción aurática, cultural y ritual de la obra de arte por la obra que debe contemplarse el análisis de la desarticulación de la condespertar. Es ésta precisamente la perspectiva desde la que creo obra de arte en la era de su reproductibilidad técnica logra ar-«modelamiento» estéticos de las masas; bajo esta perspectiva de simulacro de la realidad en la época de la «formación» o del comprendida como producción técnica, como aparato y como la experiencia como mimesis la enseñanza benjaminiana sobre la En una de las páginas más emocionantes del ensayo Sobre el

7 «El mayor monstruo los celos» von Calderón und «Herodes und

cosas y del mundo, o también la creación en un sentido genérico.

Marianne» von Hebbel, en: Walter Benjamin, Gesammelte Schriften, Frankfurt a.M., Bd. II.1, pág. 249.

8 Ursprung des deutschen Trauerspiels, en Walter Benjamin, ibid., Bd. I-1, pág. 217 (versión española: El origen del drama barroco alemán, Madrid, Taurus, 1990, pág. 19).

9 Cf. en el presente volumen, pág. 67. En la oración original «Sein gesitiges Wesen ist die Sprache, in der geschaffen wurde» (W. Benjamin, Ges. Schr., t. II, 1, pág. 149), la forma impersonal del verbo «geschaffen» alude, de acuerdo con la versión española de R. Blatt, a la vez a la creación del hombre en el medium del lenguaje y a la creación de las

<sup>10</sup> Ibid., pág. 63.

ticular una dimensión analítica con una intención crítica, una filosofia del arte con una teoría crítica de la sociedad, bajo el signo de un horizonte de salvación.

0

Unos años después del ensayo sobre el lenguaje, Benjamin escribió la *Para una crítica de la violencia* (1921). Las cuestiones respectivas de uno y otro ensayos, el lenguaje y la violencia, se complementan en su clara polarización. En *Para una crítica* Benjamin desarrolla una reflexión sobre la violencia como el extremo opuesto y el límite a aquella dimensión mimética del lenguaje, de la comunicación universal de las cosas y el ser humano.

sentido. En el mejor de los casos hay violencias igualmente granasume en lo fundamental la misma tesis: la violencia interviene vadora del derecho. «No existe igualdad —escribe en este mismo incluso en los casos más favorables, en toda relación de derecho, jourd'hui le mensonge, la fausseté, la perfidie...» 13. Benjamin ya sea como violencia fundadora, ya sea como violencia conserc'est lá un progrés sérieux... tandis que nous voyons régner auremplacée par la ruse et beaucoup de sociologues estiment que del progreso y de la paz social. «La férocité ancienne tend à être conde la «sublimidad» de las relaciones jurídicas bajo el ropaje en la obra del crítico francés, la violencia es la verdad que estran ecos del ensayo de Georges Sorel sobre el mismo tema. Allí, derecho, y por tanto como constitutivo de su historia, se encuenla violencia como elemento fundante de las relaciones sociales de perspectiva intelectual de esta sentencia, que pone de manifiesto ria» 12, tal es el espíritu que define el ensayo de Benjamin. En la «La crítica de la violencia es la filosofía de su propia histo-

Pero el interés de este análisis de la violencia no reside solamente en la dimensión crítica subyacente al reconocimiento de relaciones de fuerza, violencia y crueldad bajo el orden del derecho, el «sublime» orden de la justicia humana, como escribía sarcásticamente Sorel. Más allá de la distinción del doble papel instrumental de la violencia fundadora o conservadora del derecho y del poder —lo que vincula históricamente su pensamiento con la tradición de filosofía del derecho de Hobbes, de Hegel y

de Nietzsche— el centro de atención del planteamiento benjaminiano reside en esclarecer el nexo entre mito, violencia, derecho y destino. «Fundación de derecho equivale a fundación de poder y es, por ende, un acto de manifestación inmediata de la violencia. Justicia es el principio de toda fundación divina de fines; poder, el principio de toda fundación mítica de derecho 15.

derecho; la violencia como expresión, la violencia como ira o fucomo medio instrumental de la fundación o la conservación del dor: en el paraíso. Así también existe una violencia no definida comparación puede llegar más lejos: al lado divino a la vez del que la cultura del corazón haya hecho accesibles medios limpios consiguiente de comunicación y de participación: «Dondequiera de la interacción humana existen nexos libres de violencia, por diata. Bejamin manifiesta explícitamente que también en el orden ción universal en la creación, así también existe un mundo de remodo que existe un lenguaje como medium de una comunicacomienza el medio y el reino de la violencia. Pero del mismo nicación universal, y violencia como medio instrumental del deuna polarización extrema entre lenguaje y mimesis como comusayo Sobre el lenguaje no afecta solamente el aspecto externo de ria de los dioses, la violencia como manifestación de un destino. en que su armonía de las cosas lo delataba como principio crealenguaje y de la violencia. Divino era el nombre en aquel estado de acuerdo, se registra la conformidad inviolenta» 16. Pero la laciones inviolentas o un mundo de violencia expresiva, inmerecho. El lenguaje como expresión y participación mimética en las cosas configura, en efecto, el límite más allá o más acá del cual La comparación entre Para una crítica de la violencia y el en-

7

El pensamiento de Bejamin describe una crisis cultural que a la postre se confunde con su concepto de modernidad. Sus signos históricos son el progreso y la ruina; sus síntomas estéticos, los cambios estructurales debidos a la naturaleza objetiva de la obra de arte y a las nuevas formas técnicamente mediadas de percepción de la realidad. En ensayos como La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica o El narrador esta crisis es analizada bajo una perspectiva definida: el empobrecimiento de la

Ibid., pág. 44.

<sup>15</sup> Cf. el presente volumen, pág. 40.

<sup>16</sup> Ibid., pág. 34.

de vista de la vida. Por tanto tampoco en la noticia deja huella el que Benjamin desarrolló asimismo en su artículo Experiencia y sujeto, aquel mismo problema, a la vez epistemológico y estético, e instantáneo de la noticia. El fetichismo de lo actual inherente a percepción de lo real, la suplantación de la experiencia conssoledad de su constitución técnica 18 su valoración mercantil aparece, desde esta perspectiva mediáriencia individual de lo real. También la dimensión temporal que sobre la narración en relación al empobrecimiento de la expeguía la reproducción técnica es analizado y descrito en estas tesis ción. Aquel mismo carácter de la objetividad exacta que distinductivo, la producción técnica del sistema de la realidad o de una ciente por el procesamiento inconsciente del «aparato» reprodium de la experiencia. El receptor es definido, más bien, en la tuye ya, como en el de la narración, una comunidad en el mepobreza 17. En fin, en el mundo de la información no se constitica, como el reverso de un tiempo presente vacío desde el punto tema de la comunicación mediática en favor del valor inmediato habita en la experiencia narrable y narrada es eliminada en el sisproducción exacta u objetiva, el dato susceptible de comprobaen las artes visuales, es desplazado por la noticia plausible, la recir, aquello que se corresponde a la dimensión arcaica del aura ción arroja un negativo balance: lo maravilloso y lo lejano, es deperiencia y el universo comunicativo de la noticia y la informamás nítido. En ellas la contraposición de la narración como exsegunda naturaleza, consideradas como obra de arte. Quizás sean las tesis de El narrador las que en este sentido arrojan un cuadro

Las tesis negativas esbozadas en los ensayos de Benjamin fueron punto de partida de uno de los aspectos más importantes de la Teoría crítica de Horkheimer y Adorno: el análisis de la «industria cultural» o de la «Ilustración como fraude a las masas», desarrollada en el tercer capítulo de *Dialektik der Aufklārung* 19. Las categorías centrales que formula este ensayo, en torno a la uniformización, aislamiento y manipulación mediáticos de las masas, al empobrecimiento de la experiencia y la desarticulación del sujeto del conocimiento como individuo autónomo capaz de

efectuar una experiencia de lo real recogen, entre otros, estos aspectos elementales de la crítica benjaminiana. Hoy esta perspectiva teórica sigue siendo fundamental para todo análisis del universo mediático, así como para toda perspectiva crítica sobre la moderna «sociedad del espectáculo». La teoría de la comunicación de Habermas debe mencionarse en este sentido más bien como una tentativa destinada, en parte, a neutralizar desde su mismo interior las dimensiones negativas de esta teoría de la experiencia.

La metafísica de la experiencia, la teoría de la mimesis y la filosofía del lenguaje desarrollados por Benjamin en los mencionados ensayos encuentran en este contexto de la teoría crítica de la sociedad industrial su adecuado lugar. Una crítica filosófica cuyo «elemento marxista era algo así como el vuelco boca a bajo del elemento metafísico-teológico» —como escribió Gershom Scholem a propósito de Benjamin <sup>20</sup>. Una filosofía y una metafísica que arrojan al mismo tiempo un modelo analítico de la sociedad y la cultura modernas, y una teoría de la salvación: aquella promesa mesiánica que Benjamin anunció en el *Angelus Novus* como la dimensión espiritual de la ruptura revolucionaria del

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. Walter Benjamin, Discursos interrumpidos I, op. cit., págs. 165

<sup>18</sup> Cf. en este volumen, El narrador, tesis VI, VII, IX y XV.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Amsterdam 1947, págs. 144 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Gershom Scholem, Walter Benjamin und sein Engel, en: Siegfried Unseld (editor), Zur Aktualität Walter Benjamins, Frankfurt a.M., 1972, págs. 87 y 134-135.

Para una crítica de la violencia y otros ensayos

ella podría parecernos fácilmente dado. Bastaría considerar si la sarse. Porque de ser la violencia un medio, un criterio crítico de diferentes perspectivas que las que aparentemente podría penno en el de los fines. Estas afirmaciones nos conducen a más y a de los fines que sirven. distinción dentro de la esfera de los medios, independientemente medio para alcanzar un fin seguiría sin resolverse. Para llegar a zación. La cuestión de si la violencia es en general ética como violencia, en casos precisos, sirve a fines justos o injustos. Por violencia sólo puede encontrarse en el dominio de los medios y dio y el fin de todo orden de derecho. Es más, en principio, la que se refiere al primero, no cabe duda de que constituye el meestá indicada por los conceptos de derecho y de justicia. En lo conciso, sólo se llega a una razón efectiva, siempre y cuando se ticia. Es que, en lo que concierne a la violencia en su sentido más la descripción de la relación de ésta respecto al derecho y a la jusuna decisión al respecto, es necesario un criterio más fino, una lencia como principio, sino un criterio para los casos de su utilide toda duda, lo que contiene no es un criterio propio de la vio-Pero no es así. Aun asumiendo que tal sistema está por encima tanto, su crítica estaría implícita en un sistema de las fines justos. inscriba dentro de un contexto ético. Y la esfera de este contexto La tarea de una crítica de la violencia puede circunscribirse a đ

ral. Para esta corriente hay tan poco problema en la utilización corriente dentro de la filosofía del derecho: la del derecho naturacteriza, probablemente como distinción más notable, a una gran La exclusión de estas interrogaciones críticas más finas, ca-

ialpolitik, Heft, 3, agosto de 1921. «Zur Kritik der Gewalt», Archiv für Sozialwissenschaft und So-

adquiere por ello también una legitimación legal. esa violencia, prácticamente sólo adecuada a fines naturales, seada. Según está concepción, la misma que sirvió de fondo ideonatural con uno más burdo de la filosofía del derecho; por lo que constancia del corto paso que separa este dogma de la historia de la naturaleza. La filosofía popular de Darwin, a menudo dejó violencia, como medio primario y adecuado para todos los fines dogmática, sólo reconoce, además de la selección artificial, a la mente por la biología darwiniana. Esta, de manera totalmente de jure. Quizá estas concepciones fueron aún reforzadas tardíapractica libremente toda forma de violencia de facto y también conclusión de dicho contrato regido por la razón, el individuo mente Spinoza en su tratado teológico-político) que antes de la lógico al terrorismo de la Revolución Francesa, la violencia es un siente el «derecho» de desplazar su cuerpo hacia una meta dede derecho natural, hay que asumir (tal como lo hace expresalencia en beneficio del Estado, de acuerdo a la teoría del Estado fines injustos. Para que las personas puedan renunciar a la viosenta problema alguno, excepto en los casos en que se utiliza para producto natural, comparable a una materia prima, que no prede la violencia para fines justos, como para toda persona que

dad lo es el de los medios. No obstante, y sin restar nada a su de la violencia en todo derecho establecido, sólo en vista de sus positivo. En tanto el derecho natural es capaz de juicios críticos de sus medios. Si la justicia es el criterio de los fines, la legitimia la violencia como dato histórico adquirido asume el derecho decir, en el caso en que medios legítimos y fines justos estuvieran su parte, el derecho positivo intenta «garantizar» la justicia de los oposición, ambas escuelas comparten un dogma fundamental: fiderecho en vias de constitución, únicamente a través de la crítica tural dado, es diametralmente opuesta a la posición que respecto pendientes para fines justos así como para medios legítimos. sin antes abandonar esta perspectiva y establecer criterios indeen irreconciliable contradicción. Pero esto no puede producirse resultaría insoluble si la premisa dogmática comun fuera falsa, es fines a través de la legitimación de los medios. Esta antinomia tural aspira «justificar» los medios por la justicia de sus fines; por nes justos pueden ser alcanzados por medios legítimos, y medios fines, el derecho positivo, por su parte, establece juicios sobre todo legítimos pueden ser empleados para fines justos. El derecho na-Dicha tesis de derecho natural de la violencia como dato na-

Por lo pronto, el ámbito de los fines, y con ello también la

ción. En cambio, se entrará de lleno en la cuestión de la legiticuestión de un criterio de justicia, se disocia de esta investigacondicionamiento de los medios. En cambio, la teoría positiva del es cierto que el derecho positivo está ciego en materia de incontinciones, sólo conducirían a un casuismo sin fin. Porque, si bien apreciación. En relación a la violencia, se trata en realidad de deción, ello no significa que las formas de violencia estén clasificaen la violencia históricamente reconocida, sancionada o no. A mente de los casos en que se aplica. Y dicha distinción se centra de salida de la investigación, porque promueve una distinción derecho parece aceptable como fundamento hipotético del punto dicionalidad de los fines, el natural lo está igualmente respecto al Los principios del derecho natural no sirven aquí para hacer dismación de ciertos medios que abarcan el ámbito de la violencia. susceptible de análisis exclusivamente a partir de su sentido, si la el derecho positivo como legitimación de la violencia sólo será A la vez se echará luz sobre aquella única esfera en la que esta cativa, perfectamente fundamentada en sí misma e insustituible distinción del derecho positivo no tardará en mostrarse signifio criterio. En otras palabras, es su sentido lo que interesa. Esta ducir las consecuencias de la posible existencia de tal distinción de derecho no llega a concebir su utilización, sino más bien su en el contexto de una crítica de la violencia, el criterio positivo das de esta manera, según hayan sido o no sancionadas. Porque pesar de que las siguientes consideraciones derivan de esta distinbásica entre las diferentes formas de violencia, independienteuna consideración histórico-filosófica del derecho. cho natural. Ya se verá en qué medida es deducible a partir de de la filosofía del derecho positivo, pero también fuera del dere-Por lo tanto, esta crítica permite localizar su punto de mira fuera crítica de la esfera de su aplicación se hace a partir de su valor. distinción tiene validez. Resumiendo: el criterio establecido por

Pero el sentido de la distinción entre violencia legítima e ilegítima no se deja aprehender inmediatamente. Sí es preciso rechazar el malentendido causado por el derecho natural, y según el cual todo se reduciría a la distinción entre fines justos e injustos. Es más, se sugirió ya que el derecho positivo exige la identificación del origen histórico de cada forma de violencia que, bajo ciertas condiciones, recibe su legitimación, su sanción. Dado que la máxima evidencia de reconocimiento de las violencias de derecho entraña una sumisión básicamente sin oposición a sus fines, la presencia o ausencia de reconocimiento histórico general

de sus fines, sirve como catalogador hipotético de aquéllas. Los fines que carecen de este reconocimiento pueden ser catalogados como naturales, los otros, como fines de derecho. La función diferenciada de la violencia, según sirva fines naturales o de derecho, se deja apreciar con mayor claridad sobre el fondo de condiciones de derecho determinadas de algún tipo. En aras de mayor sencillez, permítase que las siguientes exposiciones se hagan en relación a las condiciones europeas actuales.

trar fines naturales personales en todos los casos en que para sasino, mucho más así, al derecho mismo. Es decir, que la violencia, cuando no es aplicada por las correspondientes instancias de cular no exprese la intención de defender los fines de derecho, cho, al monopolizar la violencia de manos de la persona partiderecho, lo pone en peligro, no tanto por los fines que aspira alsiderarse la sorprendente posibilidad de que el interés del dereno es más que un mero dogma. En cambio, podría tal vez conser aún perseguidos de forma violenta. Pero eso, planteado así, contra los fines de derecho. Se dirá que un sistema de fines de juzgaría la violencia en general sino sólo aquella que se vuelve sola en las observaciones siguientes.) De esta máxima se deduce derecho no logrará sostenerse allí donde fines naturales puedan acaso este peligro a lo que pueda abortar los fines de derecho y individuales constituye un peligro para el orden legal. ¿Se reduce que el derecho considera que la violencia en manos de personas cuentra el derecho a la desensa propia, debería resolverse por sí las ejecutivas de derecho? De ninguna manera. De ser así no se menor medida, de la violencia. (La contradicción en que se ende derecho, si su satisfacción requiere la utilización, en mayor o de las personas individuales colisionará necesariamente con fines máxima relativa a la legislación europea actual: Todo fin natural competencias de castigo y penalización. Puede formularse una cia. Esto se pone de manifiesto en las leyes que delimitan las que los fines naturales son perseguidos con un exceso de violende gran libertad, al establecer fines de derecho aplicables cada vez de la educación, en que los fines naturales gozan, en principio, legal. Este orden legal limita asimismo aquellos ámbitos, como el que, sólo a su manera, puedan ser consumados usando violencia satisfacerse mediante la violencia, en establecer fines de derecho legal insiste, en todos los ámbitos en que fines personales puedan tisfacerlos pueda hacerse uso de la violencia. A saber: este orden individual como sujeto de derecho, la tendencia actual es de frus-Bajo dichas condiciones y en lo que concierne a la persona

canzar, sino por su mera existencia fuera del derecho. Esta presunción encuentra una expresión más drástica en el ejemplo concreto del «gran» criminal que, por más repugnantes que hayan sido sus fines, suscita la secreta admiración del pueblo. No por sus actos, sino sólo por la voluntad de violencia que éstos representan. En este caso irrumpe, amenazadora, esa misma violencia que el derecho actual intenta sustraer del comportamiento del individuo en todos los ámbitos, y que todavía provoca una simpatía subyacente de la multitud en contra del derecho. ¿Cuál es la función que hace de la violencia algo tan amenazador para el derecho, algo tan digno de temor? La respuesta debe buscarse precisamente en aquellos ámbitos en que, a pesar del actual orden legal, su despliegue es aún permitido.

cer, implícito en la huelga, no puede de manera alguna caracteen el derecho de huelga garantizado a los trabajadores. Las orde Estado para retirar el derecho de huelga. De todas maneras, la supo evitarlo, esta consideración facilitó la labor de la violencia violencia. Puede objetarse que la abstención de actuar, el no haúnicos sujetos de derecho a quienes se concede un derecho a la ganizaciones laborales son en la actualidad, junto al Estado, los derecho de huelga de los trabajadores no incluye de ninguna madad o en un servicio, lo que equivale a una «ruptura de relaciono es necesariamente tal. Abstenerse de participar en una activiviolencia atribuida a la huelga no puede evocarse sin más, ya que rizarse como violencia. Y no debe olvidarse que, cuando ya no ciones exteriores a ella. En este sentido el derecho de huelga retronal. El momento violento, en forma de chantaje, necesariadeclaración de «aversión» o «distanciamiento» respecto a la pazada por la patronal, huelgas ocasionales pueden ocurrir como nera el derecho a la violencia, sino a sustraerse de ella si es utili-Y dado que, desde el punto de vista del Estado o del derecho, el nes», puede ser un medio limpio y desprovisto de toda violencia. mientras que el Estado la considerará un abuso de ese derecho nifiesta en toda su agudeza en la huelga general revolucionaria. servicio de ciertos fines. Dicha contradicción de objetivos se maviolencia del Estado, un derecho de utilización de la violencia al presenta, desde la perspectiva del sector laboral enfrentada a la nada tienen que ver con la actividad o que significan modificapida, desde una posición de principio, se liga a condiciones que mente asoma, cuando la reanudación de la actividad interrum- H. L. Los trabajadores se escudarán siempre en su derecho de huelga. En primer lugar, cabe citar la lucha de clases y su expresión violencia bélica la refutará. ticia. La objeción de que dicha función de la violencia es coincidental y aislada no se hará esperar. Pero la consideración de la condiciones de derecho por más que le pese al sentido de la jusque la violencia es capaz de ello; puede implantar o modificar modo relativamente consistente. La huelga demuestra, empero, ría totalmente inútil para fundar o modificar circunstancias de crecional, sólo podría satisfacer su fin como violencia pirata. Sesaber, un mero medio para asegurar directamenete un deseo disla violencia. Si la violencia no fuera más de lo que aparenta, a vestigación reconoce como único fundamento crítico seguro de huelga, la función que el Estado más teme es aquella que esta incontradicción lógica del derecho. Es que en el ejercicio de la una contradicción práctica de la situación de derecho, y no a una a los huelguistas que ejercen la violencia, asistimos meramente a dejará de ser violento si consistiera en chantaje del tipo tratado más arriba. Cuando, bajo ciertas condiciones, se opone violencia riva su fuerza. Pero aun cuando el comportamiento es pasivo, no derecho que le compete para derribar el orden legal del cual deportamiento podrá considerarse violencia activa cuando ejerce un lento aun cuando resulte del ejercicio de un derecho. Tal comparezca paradójico a primera vista, un comportamiento es vioobstante, pasarse por alto, que bajo ciertas condiciones y aunque revolucionaria a la que se opone vehementemente. No puede, no indiferentes, excepción hecha del caso grave de la huelga general que el Estado reconoce una violencia, cuyos fines naturales le son contradicción práctica del estado del derecho, y que consiste en contrario al derecho. Esta diferencia de interpretación ilustra la simultáneo de todos los sectores, a pesar de no existir para todos ellos un motivo jutificado por las previsiones del legislador, es disposiciones extraordinarias. El Estado puede alegar que un paro por no haber sido concebido «así», por violar la vigencia de sus

La viabilidad de un derecho de guerra se basa en exactamente las mismas contradicciones prácticas de estado del derecho que en la encontrada en el derecho de huelga. Es decir, resulta de la aprobación, por parte de sujetos de derecho, de una violencia cuyos fines siguen siendo para ellos fines naturales, y que por lo
tanto, en casos graves, son suceptibles de entrar en conflicto con
sus propios fines de derecho o naturales. En principio, la violencia bélica acomete sus fines, inmediatamente en forma de violencia pirata. Sin embargo, llama poderosamente la atención que aun
entre los primitivos —es más, particularmente entre ellos—,

eterna» política y literal de Kant) un necesario sancionamiento a derecho, y aun en esos casos en que el vencedor se ha apropiado quieran o no garantías de facto para su perpetuación. Si se adcircunstancias son reconocidas como nuevo «derecho», se reremonia de paz. La palabra «paz», como correlativa de la pala- & de una posición virtualmente irrecuperable, se impone una cedonde apenas si hay indicios de relaciones dignas de Estados de cuando las clases sociales lo fuerzan a conceder el derecho a la riores lo fuerzan a concederles el derecho de hacer la guerra, o cho, por tener que reconocerla como tal, cuando potencias exteteme esta violencia, decididamente por ser fundadora de derecas inmemoriales, es una eventualidad estremecedora. El Estado sión en muchas circunstancias cruciales, aún hoy como en éponuevo derecho, cosa que para el pueblo, y a pesar de su indefendel gran criminal, con la consiguiente amenaza de fundar un violencia se hace manifiesta para el sujeto de derecho en la figura una violencia aunque sólo dirigida a satisfacer fines naturales. Esta personas privadas en calidad de sujetos de derecho, practiquen derno tiende, como se ha visto, a no admitir que, por lo menos alcance de lo dicho. Lo anterior explica por qué el derecho molencia fundan derecho. Más adelante se volverá a hablar sobre el que persigue fines naturales, entonces todas estas formas de viomite la violencia bélica como origen y modelo de toda violencia laciones de derecho. Y esta sanción consiste en que las nuevas priori de cada victoria, independientemente de todas las otras rebra «guerra», incluye en su significado (distinto al de la «paz huelga.

Durante la última guerra, la crítica de la violencia militar significó el comienzo de una crítica apasionada en contra de la violencia en general. Por lo menos una cosa quedó clara: la violencia no se practica ni tolera ingenuamente. Pero esa crítica no sólo se refirió al carácter fundador de derecho de la violencia, sino que su fuerza más demoledora se manifestó en la evaluación de otra función suya. La doble función de la violencia es característica del militarismo, que sólo pudo constituirse como tal, con el advenimiento del servicio militar obligatorio. El militarismo es el impulso de utilizar de forma generalizada la violencia como medio para los fines del Estado. El enjuiciamiento de este impulso fue tan o más vigoroso que el de la utilización genérica de la violencia que la mera persecución de fines naturales. Refleja una utilización de la violencia como medio para fines de

radica en la unidad de destino que el derecho propone, lo exisgarantes de la fuerza del derecho. Lejos de ser así, dicha garantía trarse en aplicaciones o en leyes aisladas, como si éstas fueran las sión de la validez del orden de derecho en su totalidad, para cena la «libertad» que no se acompaña de un orden superior capaz tencia, cuando se lo sustituye por una simple referencia informal cho, tampoco puede escapar a la crítica, es reducido a la impotente y lo amenazador siendo parte integral de él. Y la violencia de designarla. La impotencia será completa si se elude la discucesario. Pero, aunque éste, en su papel de conservador de derecuenta mediante el establecimiento de un orden fatalmente nedad en la persona de todo individuo. Ese interés es tenido en la salvaguardia y promoción de los intereses de toda la humanies consciente de sus propias raíces, exigirá el reconocimiento de y nunca sólo como simple medio 1. Es que el derecho positivo, si sona como en la de las otras, a la humanidad también como fin inapelable, a saber: actúa de tal manera que veas, tanto en tu perque respecta a esta crítica por ser un programa mínimo aunque tante es la insuficiencia del imperativo categórico kantiano en lo si la «acción» es extraída de su contexto. Todavía más importodo sentido de la realidad, ya que éstos no pueden constituirse reflexión de lo ético-histórico, de todo sentido de la acción y de permitido». Una máxima tal no hace más que desvincular esta miso de la persona y declarar a cambio, que «lo que apetece es lo que se abrace un anarquismo infantil, a rechazar todo comprotará a la altura de la tarea. Tampoco puede reducirse, a menos de la crítica de la violencia de derecho en general, es decir, de la vistas. Semejante crítica se inscribe en realidad dentro del ámbito que lo que se desprende de las declaraciones de pacifistas y acticonservadora de derecho, su crítica eficaz es mucho más dificil en principio, no se diferencia de modo alguno de la violencia violencia legal o ejecutiva. Un programa menos ambicioso no esdora de derecho, y esta última, conservadora de derecho. Consi derando que el servicio militar obligatorio es una práctica que, un fin de derecho. La primera función de la violencia es fundael caso, la obediencia a la ley de servicio militar obligatorio— es derecho, ya que la sumisión de los ciudadanos a las leyes -dado

el sentido de intimidación que le atribuye el teórico liberal mal conservadora de derecho es una de las amenazas, aunque no tenga al derecho mismo. A la vez, el sentido más fino deja entrever clavida y muerte refuerza, más que cualquier otra de sus prácticas, cer el nuevo derecho. Y es que la utilización de violencia sobre sentido no era de penalizar la infracción a la ley, sino de estableque parece desproporcionada a esas «circunstancias». Pero su gen en lo existente y manifestarse de forma terrible. Con ello, cumbre sobre la vida y la muerte, al aparecer en el orden de dede muerte no se reduce a atacar una medida de castigo o alguna Sus críticos sintieron, quizá sin poder fundamentarlo, probablegantes del derecho positivo, es la pena de muerte. Y los motivos cuando se considere la esfera del destino de donde deriva. Una en manos del criminal. El sentido más profundo de la indeteramenaza y que además no hay ley que posea, porque existe siemdeterminación que está en contradicción con la esencia de la instruido. En su sentido estricto, la intimidación requiere una ramente que ella anuncia algo corrupto en el derecho, por sanes de derecho primitivas, también a delitos de propiedad, cosa también es cierto que la pena de muerte se aplicaba, en condiciorecho, puede infiltrarse como elemento representativo de su oriserá del todo desacertada la presunción, de que esa violencia violencia, una violencia coronada por el destino, es su origen, no ley aislada, sino que alcanza al derecho en su origen mismo. Si la mente sin querer siquiera sentirlo, que la impugnación de la pena fectos los argumentos esgrimidos en la mayor parte de los casos. fueron y siguen siendo tan fundamentales como pobres e impertre ellas, la más criticada desde la entrada en vigor de las interroindicación valiosa se encuentra en el ámbito de las penas. Y enminación del orden de derecho se hará patente más adelante, bien esta amenaza se manifiesta como el posible destino de caer pre la esperanza de poder escapar a su puesta en práctica. Más

el entendimiento debe intentar aproximarse a esas circunstancias

destino se manifestara en su propia majestad. En consecuencia,

berse infinitamente distante de las circunstancias en las que el

con la mayor decisión, para consumar la crítica, tanto de la vio-

lencia fundadora como de la conservadora. Pero estas dos formas

de la violencia se hacen presentes en aún otra institución del Estado, y en una combinación todavía mucho más antinatural que

en el caso de la pena de muerte y amalgamadas de forma igualmente monstruosa: esta institución es la policía. Aunque se trata

de una violencia para fines de derecho (con derecho a libre dis-

Esta famosa exigencia induce a la duda de si no contiene demasiado poco, si también está permitido servir a o servirnos de nosotros mismos o de otros bajo alguna circunstancia imaginable. Esta duda está asistida por muy buenos motivos.

servarse que su espíritu es menos espeluznante cuando repreel que se conjugan la totalidad del poder legislativo y ejecutivo senta en la monarquía absoluta a la violencia del mandatario en ladamente, todas similares. Sin embargo, no puede dejar de obcomo su irrupción inconcebible, generalizada y monstruosa en se funda en nada sustancial. Su violencia carece de forma, as flige brutales molestias al ciudadano a lo largo de una vida rerecho, como cuando, sin recurso alguno a fines de derecho, inahí que en incontables casos la policía intervenga «en nombre den, los propios fines empíricos que persigue a todo precio. De se pone a disposición de esos fines. Pero la afirmación de que los privilegiada, e ilustra, por tanto, la máxima degeneración de la Pero en las democracias, su existencia no goza de esa relación la vida del Estado civilizado. Las policías son, consideradas aistifica el recurso crítico, la institución policial, por su parte, no lugar y un tiempo, se refiere a una categoría metafísica que juscon el derecho, que reconoce que la «decisión» tomada en un gulada a decreto, o bien solapadamente lo vigila. En contraste de la seguridad», allí donde no existe una clara situación de deorden legal, se siente incapaz de garantizar por medio de ese or-Estado, por impotencia o por los contextos inmanentes de cada El «derecho» de la policía indica sobre todo el punto en que el cionados con los restantes fines del derecho, es totalmente falsa fines de la violencia policial son idénticos, o están siquiera relarecho se deje administrar, y es conservadora de derecho porque promulgar leyes, sino en todo edicto que, con pretensión de dede derecho, porque su cometido característico se centra, no en violencia policial se exime de ambas condiciones. Es fundadora vador que se someta a la limitación de no fijar nuevos fines. A la dor se pide la acreditación en la victoria, y del derecho consertiene necesidad alguna de proteger las leyes. Del derecho fundagroseras operaciones, ciegamente dirigidas en contra de los secpocos sean conscientes de ello, radica en que las competencias de recho fundador y derecho conservador. La razón por la cual tan toridad consiste en que para ella se levanta la distinción entre detores más vulnerables y juiciosos, y contra quienes el Estado no la policía rara vez le son suficientes para llevar a cabo sus más mandato), dentro de amplios límites. Lo ignominioso de esta auposición), la misma facultad le autoriza a fijarlos (con derecho de

La violencia como medio es siempre, o bien fundadora de derecho o conservadora de derecho. En caso de no reivindicar al-

como medio participa en la problemática del derecho en general. desprende que, en el mejor de los casos, toda violencia empleada guno de estos dos predicados, renuncia a toda validez. De ello se ciones. Y eso no es todo: el origen de todo contrato, no sólo su otra en caso de que sea responsable de infracción a sus disposiel derecho de recurrir a algún tipo de violencia en contra de la cia posible. Porque el contrato concede a cualquiera de sus partes conduce en última instancia, y por más que sus firmantes lo hacontrato de derecho no se deduce jamás una resolución de conaparecer al derecho bajo una luz de ambigüedad ética tal, que la no se deja aún aprehender con certidumbre, lo ya realizado hace Y a pesar de que a esta altura de la investigación, su significado excluir la posibilidad de que ese mismo poder se incluya por su del poder que lo garantiza y que es su origen violento, y ello, sin el momento de su formulación, está representada en él bajo forma cia fundadora no tiene por qué estar inmediatamente presente en posible conclusión, nos remite a la violencia. Aunque su violenyan alcanzado haciendo gala de voluntad pacífica, a una violenpone por sí misma. Pero ante todo, debe precisarse que de un la humanidad con otros medios que no sean violentos, se impregunta de si no es posible regular los conflictivos intereses de abierta de violencia, persiste como producto inherente de la en ellos. Por ello no sorprende que no alcancen conclusiones digmente en Alemania, también la más reciente manifestación de dos conocemos porque no han sabido conservar la conciencia de ello en nuestros días. Ofrecen el lamentable espectáculo que totente de la violencia. Valgan los parlamentos como ejemplos de cho se corrompe si desaparece de su consciencia la presencia laflictos sin recurso alguno a la violencia. En realidad, tal contrato políticos. Sin embargo, «por más que censuremos toda forma tes a asegurar un presunto tratamiento pacífico de los asuntos nas de esa violencia, sino que favorezcan compromisos tendentos. Carecen del sentido de la violencia fundadora representada tales violencias transcurrió sin consecuencia para los parlamenlas fuerzas revolucionarias a que deben su existencia. Especialfuerza como parte legal del contrato. Toda institución de dereacompaña a todo compromiso es: "Mejor hubiera sido de otra imposible ignorar su carácter coactivo. El sentimiento básico que luntariamente nos hayamos prestado al compromiso; aun así es está motivada por la corriente contraria. No importa cuán vocia el compromiso no es una motivación interior, sino exterior, mentalidad de la violencia, porque la corriente que impulsa ha-

manera"» <sup>2</sup>. Es significativo que la degeneración de los parlamentos apartó probablemente a tantos espíritus del ideal de resolución pacífica de conflictos políticos, como los que la guerra le había aportado. Bolcheviques y sindicalistas se enfrentan a pacifistas. Practicaron una crítica demoledora y en general acertada en contra de los parlamentos actuales. Por más deseable y alentador que sea un parlamento prestigioso, la discusión de medios fundamentalmente pacíficos de acuerdo político, no podrá hacerse a partir del parlamentarismo. La razón es que todos sus logros relativos a asuntos vitales sólo pueden ser alcanzados, considerando tanto sus orígenes como sus resultados, gracias a órdenes de derecho armados de violencia.

Pero, ¿es acaso posible la resolución no violenta de conflictos? Sin duda lo es. Las relaciones entre personas privadas ofrecen abundantes ejemplos de ello. Dondequiera que la cultura del corazón haya hecho accesibles medios limpios de acuerdo, se registra conformidad inviolenta. Y es que a los medios legítimos e ilegítimos de todo tipo, que siempre expresan violencia, puede oponerse los no violentos, los medios limpios. Sus precondiciones subjetivas son cortesía sincera, afinidad, amor a la paz, confianza y todo aquello que en este contexto se deje nombrar. Pero su aparición objetiva es determinada por la ley (cuyo alcance violento no se discute aquí) para que los mediatas. Por lo tanto, no se refieren jamás a la resolución de conflictos entre persona y persona, sino sólo a la manera moverse entre las cosas.

En la aproximación más concreta de los conflictos humanos relativos a bienes, se despliega el ámbito de los medios limpios. De ahí que la técnica, en su sentido más amplio, constituye su dominio más propio. Posiblemente, el mejor ejemplo de ello, el de más alcance, sea la conversación como técnica de acuerdo civil. En la conversación, no sólo la conformidad no violenta es posible, sino que el principio de no utilización de la violencia se debe expresamente a una circunstancia significativa: la no penalización de la mentira. Quizá no haya habido en el mundo legislación alguna que desde su origen la penalizara. De ello se desprende que existe, precisamente en la esfera de acuerdo humano pacífico, una legislación inaccesible a la violencia: la esfera del exmutuo entendimiento» o sea, el lenguaje. La violencia de dere-

alcanzar soluciones pacíficas a los intereses encontrados de las e independientemente de todas las virtudes, un motivo eficaz para acciones violentas a las que teme enfrentarse. Antes de concecontribuyó a la retirada del derecho a la huelga, contrario a los guiente, tales fines ya no concuerdan con los medios legítimos del dicho temor está en contradicción con la propia naturaleza vioviolentas que pueda provocar entre los engañados. No obstante, no por consideraciones morales, sino por temor a las reacciones al derecho conservador. Se vuelve, por tanto, contra el engaño, en sí mismo, indican la conmoción del derecho. Comienza a adelante, empero, el derecho de otros tiempos se sintió sucumbir exentas de violencia, estaban libres de castigo según el postulado cia ilegítima allí donde se manifestase. El engaño o la estafa, principio, el orden de derecho se contentaba con la confianza, proceso de degeneración, al imponer castigo al engaño. En un cho finalmente se infiltró en ella, mucho más tarde y en pleno superior que amenaza tanto al vencedor como al vencido, percuando la disputa afecta a clases y naciones. Para éstas, ese orden entre personas privadas, habrá clara consciencia de ello. No asi fuere el vencedor. En incontables casos de conflicto de intereses munes que resultarían de un enfrentamiento de fuerza, sea cual nudo medios limpios y no violentos, por temor a desventajas copersonas. Incluso la mentalidad más dura preferirá muy a mebricas. Más acá de todo orden de derecho, existe después de todo, derlo, los trabajadores recurrían al sabotaje e incendiaban las fáintereses del Estado. El derecho lo sanciona porque intenta evitar violentas que podrían provocar. Dicha tendencia del derecho pletamente desprovistos de violencia, debido a las reacciones hibición del engaño, restringe el derecho al uso de medios comderecho. En ellos se anuncia, tanto la decadencia de su propia eslenta que desde sus orígenes caracteriza al derecho. Por consiproponerse fines con la intención de evitarle mayores sacudidas vio desbordado. Es más, el temor que inspira y la desconfianza por conhar en su propia violencia, y a diferencia del anterior, se tanto en el derecho romano como en el germánico antiguo. Más «ius civile vigilantibus scriptum est», o bien «ojo por dinero», respaldada por su violencia triunfal, de poder vencer a la violencomunes que se derivan de ellos, y que constituyen el motivo más manece oculto para los sentimientos y opiniones de casi todos fera como una reducción de los medios limpios, ya que la propersistente a favor de una política de los medios limpios, nos lle-La búsqueda aquí de semejantes órdenes superiores e intereses

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Erich Unger, Politik und Metaphysik. (Die Theorie. Versuche zu philosophischer Politik I. Veröffentlichung.), Berlin 1921, pág. 8.

que priman en el trato pacífico de personas privadas, como análogos de aquéllos utilizables en la política. varía demasiado lejos 3. Bastará remitirnos a los medios limpios

gunda, en tanto medio limpio, no es violenta. En efecto, en lugar una modificación exterior de las condiciones de trabajo, la se mencionadas refleja violencia, ya que no hace más que provocas mientras que la primera de las formas de interrupción del trabajo que corrieron a cuenta del público en general...» 7. Ahora bien consideradas burguesas por sus partidarios» 6. «Semejante huelga posible política social; incluso las reformas más populares son violencia estatal. «Descarta toda consecuencia ideológica de toda dictar sus decretos falaces...» 4. «La huelga general política... delos grupos dominantes que se beneficiaron de todas las empresas tado; un Estado que ciertamente fue... la razón de existencia de teriales conquistados, al declarar su voluntad de eliminar al Esgeneral expresa claramente su indiferencia por los beneficios maletariado se propone como único objetivo, la liquidación de la muestra que el Estado no pierde nada de su fuerza al transferir el torcer ante la crítica de la oposición, sabrá imponer el silencio y tente violencia centralizada y disciplinada que no dará brazo a deradamente socialistas) preparan ya la instauración de una poción que propone es entre huelga general política y huelga genesobre la base de una reflexión más política que teórica. La distinhaber sido la fórmula de la fallida revolución alemana), el protora trueca amos.» <sup>5</sup> Ante esta huelga general política (que parece poder de privilegiados a privilegiados, cuando la masa producral proletaria, y están también enfrentadas en lo que concierne a Estado; en sus organizaciones actuales los políticos (sc. los mobase de sus concepciones es el fortalecimiento de la violencia de la violencia. Sobre los partidarios de la primera puede decirse: «La le corresponde el mérito de haber sido el primero en reconocerla huelga, cuya incidencia ya fuera examinada más arriba. A Sore bajo ciertas condiciones, considerarse medio limpio. Habrá que hacer una distinción entre dos tipos esencialmente diferentes de En lo que respecta a las largas luchas de clase, la huelga debe

ni para intelectuales para quienes pensar por el proletariado les sirve de profesión» <sup>8</sup>. Esta concepción profunda, ética y genuimanas, constituye un caso conspicuo de omisión violenta, caviolencia en un contexto revolucionario. En comparación, la sino sólo según la ley de sus medios. Es obvio que la violencia de que se detiene una vez partido el fogonero. Aun así, no debe juzse aprovecha de la inatención del guardián, que a una máquina considerada como un todo, se parece más a una bestia suelta que consecuencias catastróficas. Es cierto que la economía presente, cosas bonitas; la revolución se manifiesta en forma de una rederecho, al decir: «Con la huelga general desaparecen todas esas eco de ocasionales afirmaciones de Marx cuando reniega de todo es fundadora de derecho, la segunda es anarquista. Sorel se hace consuma. Por consiguiente, si la primera concepción de la huelga subversión que esta forma de huelga, más que exigir, en realidad reanudado, expresa la decisión de reanudar un trabajo complede modificaciones de las condiciones de trabajo para que éste sea de plantearse la necesidad de concesiones externas y de algún tipo que durante años, sin oponer la menor resistencia, «aseguró su rente de ética y de una crudeza superior a la de la huelga general huelga de médicos, tal como se produjo en diversas ciudades alees de por sí la indicada para reducir el despliegue concreto de para mostrar cómo esta rigurosa concepción de la huelga general, los paros parciales. Sorel esgrimió argumentos muy ingeniosos reconocerlo en el manifiesto comportamiento extorsionador de carácter violento precisamente a este tipo de huelga, en lugar de Estado, sólo preocupada por las consecuencias, va a atribuirle un garse la violencia de una acción según sus fines o consecuencias, huelga general un carácter violento, so pretexto de sus posibles namente revolucionaria impide que se adscriba a semejante los sociólogos, ni para elegantes aficionados de la reforma social, vuelta clara y simple. Es un lugar que no está reservado ni para tipo de programas, utopías, en una palabra, de fundaciones de tamente modificado y no forzado por el Estado. Se trata de una recientes luchas de clase, medios de acuerdo no violentos evoluponerle precio libremente a la vida. Con más claridad que en las botín a la muerte», para luego, en la primera ocasión propicia, depravación, considerando que se trata de un sector profesional lleja el empleo más repugnante e inescrupuloso de violencia; una política, emparentada como está con el bloqueo. Esta huelga re-

3 No obstante, véase Unger, op. cit., págs. 18 y sigs.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> George Sorel, Réflexions sur la violence, 5.ª ed., Paris, 1919.

<sup>7</sup> Idem., pág. 249 6 Idem., pág. 195. Op. cit., pág. 265

<sup>8</sup> Idem., pág. 200

cionaron a lo largo de la historia milenaria de los Estados. Sólo ocasionalmente debe intervenir la diplomacia para modificar los órdenes de derecho de tránsito entre ellos. Básicamente, en franca analogía con los acuerdos entre personas privadas, resolvieron sus conflictos pacíficamente, caso a caso y sin contrato, en nombre de sus Estados. Se trata de una tarea delicada que se resuelve de manera más resolutiva recurriendo al arbitraje, pero que significa un método fundamentalmente más elevado que el del arbitraje, por trascender los órdenes de derecho, y por consiguiente, también la violencia. La diplomacia, como asimismo el trato entre personas privadas, desarrolló formas y virtudes que, no por haberse convertido en exteriores, siempre así lo fueron.

desprende analíticamente del atributo de la justicia) sino tamcir, no sólo pensables como generalmente valederos (cosa que se miento se debe a la insistencia tozuda habitual en pensar que los lo hace Dios. La extrañeza que puede provocar tal entendisobre la legitimidad de medios y la justicia de fines, siendo más «falso» en lenguajes vivos. Si bien la razón es incapaz de decidir sibilidad de decidir de forma concluyente entre «verdadero» y mas de derecho, quizá comparables en su esterilidad a la impodora experiencia de indeterminación propia a todos los probleellos? Esto echa una luz sobre la curiosa y ante todo desalentade medio para nada sino que guardase otra relación respecto a pueda ser ni legítima ni ilegítima para esos fines, que no les sirva bien de concebirse una violencia de otro tipo, que, por ello, no perseguir fines justos. ¿Qué sucedería, en caso de emplear esa medios legítimos, medios legítimos pueden ser empleados para esas teorías comparten: Fines justos pueden ser alcanzados por Simultáneamente ha de cuestionarse la veracidad del dogma que recurrir en absoluto a la violencia, es preciso formularse otras diciones de existencia precedentes, es irrealizable en principio, sin mencionar la redención del círculo de destierro de todas las consentación de soluciones imaginables a los objetivos humanos, sin bién como generalizables, cosa que contradice, como puede mosmencionados tines justos son tines de un derecho posible, es debien una violencia fatal la que los determina, por encima de ella, por sí estén en contradicción irreconciliable con fines justos? ¿O violencia, como forzada por el destino, medios legítimos que de formas de violencia que las conocidas por la teoría del derecho. problemática de la violencia de derecho. Dado que toda reprenatural o positivo, que esté desvinculada de la ya mencionada No existe forma alguna de violencia prevista por el derecho

trarse, al citado atributo. Y es que fines que son generalmente reconocibles como generalmente valederos en una situación, no lo
son para ninguna otra, a pesar de que, por lo demás, exhiban
grandísimas similitudes. La experiencia cotidiana ya nos ofrece
una función no mediada de la violencia, que cae fuera del tratamiento que de ella se ha hecho hasta ahora. La ira, por ejemplo,
conduce a las irrupciones más evidentes de violencia sin ser por
ello medio para fin alguno. No es aquí medio sino manifestación. Aun así, esta violencia produce también manifestaciones
objetivas que pueden ser objeto de crítica. En primer lugar pueden encontrarse en el mito.

dios. Esta asociación promete echar luz sobre el destino, de todas nal de la frontera entre humanos y dioses. Pero si se quiere emmadre que, por la muerte de sus hijos se hace aún más culpable del destino pero no es en realidad destructiva. A pesar de causar violencia se abate sobre Níobe desde la insegura y ambigua esfera aún hoy cuando admira a los grandes malhechores. Por tanto, la ese héroe y esa violencia de derecho quiere actualizar el pueblo tauraban un nuevo derecho entre los humanos. Precisamente a nos poco tenían de derecho conservador; por lo contrario, insranza, demuestran que, en un sentido arcaico, los castigos dividiversa y no son abandonados por la leyenda sin alguna espedesafían con digna bravura al destino, se enfrentan a él con suerte necesariamente requiere el seguimiento de un derecho. Las lesafiar al destino a una lucha que éste va a ganar, y cuya victoria gresión de uno ya existente. La arrogancia de Níobe conjura la bien establece un nuevo derecho; no es el mero castigo a la transmisa no son más que un castigo. Sin embargo, su violencia más ejemplo. Podría parecernos que las acciones de Apolo y Artenifestación de su existencia. La leyenda de Níobe es un excelente considerarse manifestación de sus voluntades. Es ante todo mación de los dioses. No es medio para sus fines, apenas si puede maneras ligado a la violencia de derecho, y permitir así complela violencia bélica sólo fue concebida como una violencia de meconsiderar esta última, ya que al caracterizarla en el contexto de la violencia fundadora de la que ya se hablara, será necesario rehasta convertirse en depositaria eterna y muda de esa culpa; sela muerte sangrienta de los hijos de Níobe, respeta la vida de la yendas heroicas, en que el héroe, como por ejemplo Prometeo, fatalidad sobre si, no tanto por ultrajar al derecho, sino por deparentar, o incluso identificar, esta violencia mítica directa con La violencia mítica en su forma original es pura manifesta-

tar, no más sea a grandes trazos, nuestra crítica. La función de la violencia en el proceso de fundación de derecho es doble. Por una parte, la fundación de derecho tiene como fin *ese* derecho que, con la violencia como medio, aspira a implantar. No obstante, el derecho, una vez establecido, no renuncia a la violencia. Lejos de ello, sólo entonces se convierte verdaderamente en fundadora de derecho en el sentido más estricto y directo, porque este derecho no será independiente y libre de toda violencia, sino que será, en nombre del poder, un fin íntima y necesariamente ligado a ella. Fundación de derecho equivale a fundación de poder, y es, por ende, un acto de manifestación inmediata de la violencia. Justicia es el principio de toda fundación mítica de derecho.

que respecta a los tiempos primitivos, las leyes y fronteras circasos, hay violencias igualmente grandes. Sin perjuicio de lo di en el origen de todo derecho, más que una conclusión de índole que el privilegio (o derecho prerrogativo) de reyes y poderosos está tido, significativo para la noción de derecho. Por lo menos en lo cho, el acto de establecimiento de fronteras es, aun en otro senderecho puede garantizar, no existe igualdad. En el mejor de los tandis. Y es que, desde la perspectiva de la violencia que sólo ei «transgredidas», y de las que hace mención satírica Anatole nuidad la mítica ambiguedad de las leyes que no deben ser no debe franquearse es la misma. Aquí asoma con terrible ingederechos: para ambas partes firmantes del contrato, la línea que ceden derechos, aun en aquellos casos en que el vencedor discunscritas no estan escritas. Las personas pueden transgredirlas histórico-cultural valedera, está rozando una verdad metafísica. bres el pernoctar bajo puentes. Asimismo, cuando Sorel sugiere manera diabólicamente ambigua, se trata de una «igualdad» de no significa la somera aniquilación del contrincante. Se le conginario de toda violencia fundadora por excelencia. En ella se cias para el derecho de Estado. A su dominio corresponde el es-Y mientras exista el derecho, esta verdad perdura mutatis mu-France cuando dice: la ley prohíbe de igual manera a ricos y popone de una superioridad absoluta de medios violentos. Y, de beneficio en forma de posesiones. El establecimiento de fronteras derecho viene a garantizar un poder, y no un ansia excesiva de todas las guerras de las épocas míticas, de por sí el fenómeno oritablecimiento de fronteras, tal como se lo propone la «paz» de muestra con la mayor claridad, que toda violencia fundadora de De lo anterior deriva una aplicación preñada de consecuen-

> a favor de un derecho escrito, debe entenderse como una rebeel cual la ignorancia de la ley no exime de castigo, es un testiel desprevenido, su irrupción no es, vista desde el derecho, prono escrita y desconocida implica, a diferencia del castigo, la exla agresión al derecho, ejemplificada por la transgresión a una ley en su ignorancia y condenarse por ello a la expiación. En efecto. dor de que la batalla librada por las entidades colectivas antiguas pios ordenamientos son los que parecen provocar y dar lugar a crito como «una noción que se hace inevitable», y cuyos «provación casual sobre la idea antigua del destino, ya la había desen su programada ambigüedad. Hermann Cohen, en una obserducto del azar, sino acto del destino que de nuevo se manifiesta piación. Y por desgraciado que pueda parecer su impacto sobre lión contra el espíritu de las prescripciones míticas. monio continuado de ese sentido del derecho, así como indicaesa extralimitación, a esa caída» 9. El moderno principio, según

alcanza esta violencia a privilegiados, levitas, y los alcanza sin vino, se pasa de la leyenda de Níobe a la banda de Koraj. Aquí amenaza, ésta golpea, si aquélla es sangrienta, esta otra es letal símbolo de mera vida. La resolución de la violencia mítica se recarácter incruento y esa cualidad redentora. Y es que la sangre es es en sí misma redentora, ni oculta la profunda relación entre su ante la aniquilación. Pero no deja de percibirse que esta violencia anuncio previo, sin que medie amenaza; golpea y no se detiene aunque incruenta. Como ejemplo de la violencia del tribunal dibilizadora y expiatoria, la divina es redentora; cuando aquélla derecho, la divina es destructora de derecho. Si la primera estapre contrarias. En tanto que la violencia mítica es fundadora de 🙏 bitos, se opone también la violencia divina a la mítica; son siemmisma forma en que Dios y mito se enfrentan en todos los ámmediata pura, capaz de paralizar a la violencia mítica. De la replantea, en última instancia, la cuestión de una violencia infunción histórica, por lo que se hace preciso eliminarla. Tal tarea tica a toda violencia de derecho, y la intuición de su común protica de la violencia inmediata se muestra profundamente idénmite, y no podemos aquí describirlo de forma más exacta, a la blece fronteras, la segunda arrasa con ellas; si la mítica es culpablemática se convierte en certeza de la descomposición de su Lejos de fundar una esfera más limpia, la manifestación mí-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Hermann Cohen, Ethik des reinen Willens, 2.<sup>a</sup> ed. rev., Berlin, 1907, pág. 362.

culpabilización de la mera vida natural que pone al inocente e infeliz viviente en manos de la expiación para purgar esa culpa, y que a la vez, redime al culpable, no de una culpa, sino del derecho. Es que la dominación del derecho sobre el ser viviente no trasciende la mera vida. La violencia mítica es violencia sangrienta sobre aquélla, en su propio nombre, mientras que la pura violencia divina lo es sobre todo lo viviente y por amor a lo vivo. Aquélla exige sacrificios, ésta los acepta.

criterio para alcanzar un veredicto, sino una pauta de compora manos de otro a partir del mandamiento. Este no representa un decir que, de antemano, es imposible prever el juicio divino o su cho consumado. Por ello no puede emitir juicio sobre éste. Es homicidio producto de una legítima defensa. Pero los pensadores también el judaísmo al oponerse expresamente a la condena del la responsabilidad de sustraerse a su mandato. Así lo entendió tarlo en su intimidad, y que en casos tremendos tiene que asumir tamiento para la persona o comunidad activa que debe confronfundamentan la condena de toda muerte violenta de un hombre razón respecto a dicho acto. Yerran por lo tanto, aquellos que mandamiento deviene inaplicable e inconmensurable ante el heque no es el temor al castigo lo que sostiene su cumplimiento, el terpusiera» para impedir su consumación. Sin embargo, en tanto como respuesta el mandamiento inamovible: «No matarás». Este no debe admitirse porque a la pregunta de si puedo matar surge cia letal de los seres humanos utilizada por unos contra otros. Esto ella también se deduce la autorización condicional de la violenmandamiento se eleva por delante del acto como si Dios «se induda provocará, particularmente en nuestros días, los más encarconsideración de esta violencia como exterminadora, aunque lo nizados ataques. Se le saldrá al paso con la indicación de que de y lo que se asocia con ellos; jamás absoluta respecto al alma de sea sólo de forma relativa, es decir, dirigida a bienes, derecho, vida los seres vivientes. Tal extensión de la violencia pura o divina sin fundación de derecho. En este sentido se justifica también la tundente y redentora, y a fin de cuentas, por la ausencia de toda lagros, sino por esos momentos de consumación incruenta, conhaberlas practicado Dios mismo directamente en forma de miforma más consumada. Estas manifestaciones no se definen por del derecho, es lo que se tiene por violencia educadora en su sacralizada de la vida cotidiana. Una de sus manifestaciones fuera nes religiosas, sino mucho más, en por lo menos una expresión Dicha violencia divina no sólo se manifiesta en las revelacio-

decir, siempre y cuando la afirmación quiera decir que el no-ser el sentido que le confiere su autor. No obstante, alude a la vez a existencia es más elevada que la existencia justa, si por existencia al asesinado. Falsa y vil es, en efecto, dicha afirmación de que la es ciertamente tan falsa, casi innoble, reveladora de la necesidad una existencia... es la existencia en sí 10». Esta última afirmación concibe la vida como algo sagrado, tanto si la extendemos a todo tar el mandamiento en cuestión. Se refieren al postulado que diante el cual puede que crean ser incluso capaces de fundamenrecién mencionados se remiten a un teorema más remoto, mecorporal que sus semejantes convierten en tan precaria. De no ser debe la frase su verosimilitud. Es que lo humano no es para nada ser-aún del hombre justo. Precisamente a dicho doble sentido del hombre es más terrible que el necesariamente prosaico nosignificado de «hombre», un estado agregado e inamovible. Es referirse ambas respectivamente a dos esferas, se resuelve en el una vigorosa verdad, si existencia, o mejor dicho, vida, son pano se entiende más que la mera vida, y no cabe duda que ese es y el autor del hecho, en vez de buscarla en lo que el hecho hace de buscar la razón del mandamiento en su incidencia sobre Dios bargo, declaramos que más elevada que la felicidad y justicia de justicia... así piensa el terrorista espiritual... Nosotros, sin emmano. El argumento que esgrimen, aplicado al caso extremo de lo animal y vegetal como si la reducimos a lo exclusivamente hual santo que ha perdido en la inescrutabilidad cosmológica. (La fusión de la debilitada tradición occidental, por querer recuperar de la vida. Posiblemente sea algo muy reciente; una última conno valga la pena investigar el origen del dogma de la sacralidad mera vida, no podrían estar contenidos en ella. Probablemente de considerar sagrados también a éstos, no podrían aspirar a la así, ¿qué lo distinguiría esencialmente de animales y plantas? Y nal, muerte y posteridad), no lo son sus condiciones o su vida humano (o igualmente esa vida que contiene en sí: la vida terreunicidad de su persona corporal. Por más sagrado que sea el ser ni a cualquier otro de sus estados o cualidades, y ni siquiera a la idéntico a la mera vida del hombre; ni a la mera vida que posee, labras cuya ambigüedad, comparable a la de la palabra «paz», por no mato, ya no me será dado jamás erigir el reino universal de la la muerte del tirano a manos de la revolución, es el siguiente: «si

<sup>10</sup> Kurt Hiller, «Anti-Kain. Ein Nachwort», en Das Ziel. Jahrbücher für geistige Politik, edit. por Kurt Hiller. Vol. 3, Munich, 1919, pág. 25.

antigüedad de todos los mandamientos religiosos que prohíben dar muerte no demuestran nada, por haber servido como fundamento a nociones diferentes a aquellas en que se basa el teorema moderno al respecto.) Finalmente, es preciso comprender que lo que aquí pasa por sagrado, era, desde la perspectiva del viejo pensamiento mítico, aquello sobre lo cual se deposita la marca de la culpabilidad, y que no es otra cosa que la mera vida.

La crítica de la violencia es la filosofía de su propia historia. Es «filosofía» de dicha historia porque ya la idea que constituye su punto de partida hace posible una postura crítica, diferenciadora y decisiva respecto a sus datos cronológicos. Una visión que se reduzca a considerar lo más inmediato, a lo sumo intuirá el ir y venir dialéctico de la violencia en forma de violencia fundadora de derecho o conservadora de derecho. Esta ley de oscilación se basa en que, a la larga, toda violencia conservadora de derecho indirectamente debilita a la fundadora de derecho en ella misma representada, al reprimir violencias opuestas hostiles. Algunos de estos síntomas fueron tratados en el curso de la presente discusión. Esta situación perdura hasta que nuevas expresiones de violencia o las anteriormente reprimidas, llegan a predominar sobre la violencia fundadora hasta entonces establecida, y fundan un nuevo derecho sobre sus ruinas. Sobre la ruptura de este ciclo hechizado por las formas de derecho míticas, sobre la disolución del derecho y las violencias que subordina y está a la vez subordinado, y en última instancia encarnadas en la violencia de Estado, se fundamenta una nueva era histórica. De resultar cierto que el señorío del mito se resquebraja desde una perspectiva actual, entonces, la mencionada novedad no es tanto una inconcebible huida hacia adelante como para que un rechazo del derecho signifique inmediatamente su autoanulación. Pero si la violencia llega a tener, más allá del derecho, un lugar asegurado como forma limpia e inmediata, se deduce, independientemente de la forma y posibilidad de la violencia revolucionaria, a qué nombre debe atribuirse la más elevada manifestación de la violencia a cargo del hombre. Para el ser humano no es ya posible sino urgente decidir cuándo se trata efectivamente de violencia limpia en cada caso particular. Es que sólo la violencia mítica, no la divina, deja entreverse como tal con certeza, aunque sea en efectos no cotejables entre sí, porque la fuerza redentora de la violencia no está al alcance de los humanos. De nuevo están a disposición de la violencia divina todas las formas eternas que el mito mancillara con el derecho. Podrá manifestarse en la verdadera guerra de la misma manera en que se manifestará a la masa de criminales en el juicio divino. Desechable es, empero, toda violencia mítica, la fundadora de derecho, la arbitraria. Desechable también es la conservadora de derecho, esa violencia administrada que le sirve. La violencia divina, insignia y sello, jamás medio de ejecución sagrada, podría llamarse, la reinante.



RESEÑA DE LA COLECCIÓN DE ENSAYOS «GUERRA Y GUERREROS», EDITADA POR ERNST JÜNGER, 1930

era lo suficientemente poderosa para someter a las fuerzas sociadura para integrar a la técnica como órgano; que la técnica no que al devastar demuestra que la realidad social no estaba macuado y exhaustivo, no obstante fuerzan su justificación. Y se del derecho de codeterminación del orden social. Toda guerra tual; no tiene más remedio que excluir en lo posible a la técnica causa de su naturaleza económica, la sociedad burguesa no puede nica y la ínfima clarificación moral que aportan. De hecho, y a por la discrepancia abismal entre los inmensos medios de la técrra imperialista está condicionada en su núcleo más duro y fatal la importancia de las raíces económicas de la guerra, que la gueafines, no encontrando en nuestra vida privada un provecho adexión de ideas era la noción según la cual la superación de los insmóvil es la guerra». Lo que subyacía a esta sorprendente coneque arrancó, quizá no literalmente, con la identidad: «el autovenidera será a la vez una rebelión de esclavos de la técnica. les elementales. Podemos afirmar sin que vaya en detrimento de justifican renunciando a una interacción armónica, en la guerra trumentos técnicos, de los ritmos, de las fuentes de energía y forme en su Acción Francesa sobre el Salón del Automóvil en el tancia y líder del partido monárquico francés, entregó un inhacer otra cosa que aislar a la técnica de lo considerado espiri-Léon Daudet, hijo de Alphonse, también escritor de impor-

Dado que fueron soldados en la Guerra Mundial y que, in-

<sup>\* «</sup>Theorien des deutschen Faschismus», Die Gesellschaft 7, 1930.

próxima guerra. y lo que parece más importante, en algunos conceptos sobre la abstracto de entre ellos. Tras Jünger y sus amigos se esconde no axioma fundamental del pacifismo; el menos defendible y más mano epiléptico babeante en ciertos puntos de apoyo con lo real. por lo pronto, hasta el pacifismo más tísico aventaja a su herpacifismo no tienen nada que reprocharse mutuamente. Es más, mida. Pero este misticismo de la guerra y el cliché idealizado del sólo un molde doctrinario sino un misticismo francamente moasombroso es que con esta afirmación Ernst Jünger hace suyo un con las que se lucha son de importancia secundaria». Y lo más que nos ocupa que las consideraciones anteriores y otras asocialesto sea cual fuere el criterio de pensamiento viril con que se lo mera página nos topamos con que «el siglo, las ideas y las armas tiempo. Razón de más para sorprenderse cuando ya en la pridas a ellas agotan las cuestiones relevantes a la guerra en nuestro esa experiencia, no habría que recordarles a los autores del texto dependientemente de todo lo que pueda discutírseles, parten de

cords. Y esto porque la particularidad estratégica más distintiva deportivas, ya que las acciones militares se registrarán como réserá la cruda y radical guerra de agresión. Como se sabe, contra tegorías soldadescas se despiden definitivamente a favor de las combate con gases, que poco interesa a los colaboradores de este roismo que pudieran haber sobrevivido a la Guerra Mundial. El prema del Ser, hace naufragar los miserables emblemas de heen la que algunos de ellos ven encarnada la manifestación suautores no llegan a plantearse que la batalla concreta, material obsoletas están ya las ideologías de la guerra aquí expuestas en libro, promete darle a la futura guerra un cariz en el que las calos términos del nivel actual de los armamentos europeos. Los diciones en las que luego se manifestará se pierden en el fondo ellos el máximo objetivo, de todo corazón, mientras que las con-Esta posición se comprende mejor una vez comprobado cuán la Wermacht casi llegan a persuadirnos de que el uniforme es para plo, lo «Real del Mundo» \*. Estos acondicionadores de ruta para hablar de ella con los superlativos más alienados como por ejemlo poco que sus experiencias les han valido para aprehenderla, al mas guerras, carente de toda imagen ligada a aquella, demuestra guerra mundial». Sin embargo, su obtuso concepto de las próxi-Nuestros autores hablan con gusto y énfasis de «la primera

a gran distancia. La invención de un avión silencioso se sucede ante el gas mostaza y el «Levisit». Cada tanto llegan a nuestros civiles y combatientes, implícita en la guerra de gases, se desmocuenta tales categorías. Con la eliminación de la distinción entre oidos informaciones «tranquilizadoras», como la invención de un ataques de gases desde el aire no existe defensa adecuada. Hasta clusa, interminable. taurada por la guerra imperialista amenaza con hacerla inconúltima conflagración ha mostrado cómo la desorganización insrona el soporte principal del derecho internacional público. La una declaración de guerra. Su culminación tampoco tomará en normas de derecho internacional, es decir, que sea precedida por exterminio y deberá contar con dosis de riesgo elevadas a expolas medidas de protección individuales, las máscaras, fracasan nentes absurdos. Es poco probable que su estallido se ajuste a las pocos meses después. La guerra de gases se basará en récords de tele-receptor acústico capaz de registrar el ronroneo de las hélices

Más que algo curioso, el que un texto de 1930 dedicado a «Guerra y Guerreros» pase todo esto por alto, revela un síntoma. Un síntoma de delirio pueril que desemboca en un culto apoteósico de la guerra y cuyos máximos anunciadores aquí son von Schramm y Günther. Esta nueva teoría de la guerra, que tiene su origen rabiosamente decadente inscrito en la frente, no es más que una transposición descarada de la tesis de *L'Art pour l'Art* a la guerra.

o de Verdún leyendo frases como las siguientes: «Hemos dirigido de la sangre inferior, de la actitud práctica y burguesa, en una pa-Quién podría imaginarse a un combatiente de la batalla del Marne autores fracasaran aqui tan estrepitosamente con su châchara ble emitir tonos más falsos, imprimir sobre papel ideas más cia eterna del oficio soldadesco fueron aniquilados.» No es posilabra, del hombre vulgar, cada vez más elementos de la aristocraintroducción de las masas en el cuerpo de oficiales y suboficiales, hicieron a menudo una guerra sin estilo.» «Es que a causa de la vez menos frecuente.» «Por supuesto que los oficiales del frente de verdad, hombre contra hombre, tropa contra tropa, era cada la guerra según principios muy impuros.» «Lo que se dice luchar broma, en ésta su nueva fase, sus perspectivas son vergonzosas. porfiada de lo eterno y primitivo, se debe a la poco elegante y lorpes, expresar palabras con menos tacto. El hecho de que los traba desde su nacimiento la tendencia a convertirse en objeto de Pero esta enseñanza, que en boca de mediocres adeptos, mos-

48

Welthaft-Wirklichen, (N. del T.)

allá de lo meramente inteligible». Esta es la verborragia del preque sugiere un proceso volcánico, una erupción elemental... una mentos de culto en la guerra. Las sociedades estructuradas sobre aprehendido lo pasado. No cabe duda de que han existido elecaremos a continuación. cepto. Hay que volver a hacer las presentaciones y a ella nos abonalidad hay algo de inhumano, inconmensurable, gigante, algo rra «trasciende toda economía derivada de la razón; en su racioesquemas sangrientos aquí conjurados. Es que a los autores no de aplicación problemática, pero que en nada desmerecen de los sadas en datos concretos de la historia judía, en parte, sin duda, de ideas descubrir lo lejos que llegó en esta dirección errónea un principios teocráticos los conocían. De por sí resulta descabeperiodística prisa de querer apropiarse de lo actual sin haber tendiente que mal abraza. Y de hecho ellos abrazan mal al conhoy son ya míticos y que se emplea en tareas que van mucho más profunda, necesaria y unitaria que actúa en campos de batalla que tremenda ola de vida, orientada por una fuerza dolorosamente filósofo judio, Erich Unger; cuán lejos llevó sus apreciaciones bapero sería aún más penoso para estos guerreros en plena huida llado querer restaurar estos elementos en la cúspide de la guerra, les basta clarificar algo o llamar las cosas por su nombre. La gue-

Y helo aquí: La guerra —«la guerra eterna» así como la anterior de la que tanto se habla—, sería la más elevada expresión de la nación alemana. A estas alturas debería estar claro que detrás de la guerra eterna se esconde una noción del culto, mientras que tras la última se esconde la noción de la técnica. Y resulta evidente que los autores no han logrado para nada establecer las relaciones entre ellas.

Además, esta última guerra presenta aún otro aspecto. No sólo es la guerra de las batallas materiales sino que es también la guerra perdida. Y por ello, en un sentido muy especial, es la alemana. Otros pueblos pueden igualmente sostener que han hecho la guerra desde su interioridad más recóndita. Pero el haberla perdido desde esa profunda interioridad, eso no lo podrían aseverar. Lo más especial de la presente fase de confrontación con la guerra perdida que tanto agobia a Alemania desde 1919, es que, precisamente, es la derrota lo que cuenta en términos de germanidad. Es una última fase, permítasenos decirlo así, porque estos intentos de sobreponerse a la derrota exhiben una clara evolución. Comenzaron con el empeño de pervertir la derrota en victoria interior merced a la elevación histérica del sentido de culpa

a la derrota que a la guerra misma. ¿Qué significa ganar o perder dismo expresionista. Luego se trató de olvidar la guerra perdida el fiel reflejo de la «revolución» alemana a través del vanguarcon sus manifiestos a un Occidente en vías de hundimiento, fue a niveles de universalidad humana. Esta política, que acompañó desenlace perdura en nosotros. Dice: el vencedor se queda con la dica el cuerpo hueco y la base de resonancia que produce, signidos sirvió de relleno de plumas en el cual cualquier gorro de doralmohada más suave que la novela. El espanto de los años viviy en la que por añadidura estaba involucrada toda la esencia manuestro ser que por ello nos enriquecemos o empobrecemos de mínimas vicisitudes, sus maniobras de ajedrez más sutiles, su más secas y en general sino también con respecto a cada una de sus vivir sin ella. Y esto no sólo es cierto con respecto a la guerra a La primera nos remite al desenlace. La segunda, por su parte, inuna guerra? Cuán evidente es la ambigüedad en ambas palabras. res y que ahora nos ocupa, es la tendencia de tomar más en serio terial y espiritual del pueblo. tados en una de las guerras más grandes de la historia universa nes de la pérdida se hacen patentes al recordar que fuimos derropor vida en pintura, imágenes y descubrimientos. Las dimensioperder una guerra alcanza tales profundidades en el tejido de remota acción. De acuerdo con los usos del lenguaje, ganar o la convierte en su propiedad, el derrotado no la posee más, debe guerra, al vencido le es sustraída; dice: el victorioso la hace suya, fica la guerra en su totalidad y expresa la manera en la cual el mir dejaba fácil marca. El último intento, surgido de los anterio-La burguesía, resollando, se acostó sobre la otra oreja y no hubo

Lo que no podemos achacar al círculo de Jūnger es haber malmedido esa pérdida. ¿Pero cómo salieron al paso de lo tremendo? Sin dejar de batirse. Continuaron celebrando el culto de la guerra aun donde no había ya enemigo real. Por doquier fueron para los caprichos de la burguesía que añoraba el derrumbe de Occidente, como alumno ante el borrón que esconde los deberes mal hechos, dócilmente esparciendo y predicando el derrumbe. Ni por un instante les fue dado el hacer de la pérdida algo presente en lugar de ensañarse con ella. Fueron siempre los primeros y los que más amargamente se pronunciaron contra el conocimiento. Dejaron pasar la gran oportunidad del derrotado, el caso ruso, de transferir el combate a otra esfera hasta que se hizo tarde y los pueblos de Europa volvieron a rebajarse a ser socios de contratos comerciales.

abrasa la victoria de los poderes de la luz en un incendio cósmico espíritu libre, erudito y auténticamente dialéctico como lo fue el traer el odiado elemento racional de la guerra. Y ciertamente, este cia lamentándose uno de los autores. La posguerra alemana deoficiales dispuestos a morir hubiesen bastado para aplastar la resacrificio aureolado por eterna gloria.» Pero si en el mismo consibilidad de arrojarla por la borda ya que nada vale, en un mo-He aquí la ambigua posición alemana cara a la vida: tener la podido, una manera de no querer vivir sin tampoco querer morir... es una manera de escurrirse, una cobardía, un no darse por alues un profundo desmayo; no quiere realmente decir lo que dice estrellado, esta actitud fundacional de la espiritualidad alemana noción de que más allá de las nubes hay efectivamente un cielo que en la filosofía idealista alemana compensa el espanto con la pantosa visión de muerte del mundo en vez de vida del mundo cuales la noche se trenza aún más oscura en torno nuestro: esconcertantes rayos como referencia en lugar de estrellas y tras los campos de batalla, de aquel que sin reparos sacrifica su vida por divino...la aparente voluntad gloriosa de esta fe de muerte en tud humana es gratuita, —la oscura noche de una obstinación que indelebles. «Demoníaca es la creencia en el destino, de que la virzarla en términos materialistas, es capaz de oponerles respuestas de numerosas huestes guerreras de desesperados, aun sin analide Christian Rang, y cuya vida rezuma más germanidad que las destino germánico primordial adquirió un aura putrefacta. Un alquiler con el servicio militar como fondo, este toque mágico de nadas de «mostaza». Para las exhaustas familias en barracas de Pero sin que estos hicieran olvidar los amarillos gases de las graequipo se bañó en los vapores de la venganza del lobo de Fenris. parecía inscribirse el fracaso anterior. Ante todo fue preciso extesta contra lo que la precedió y contra lo civil, en cuyo sello bió corregir esto. Dicha posguerra fue en igual medida una proplo a los demás. Prefirieron dejarse arrancar las charreteras por asumir el liderazgo o para adelantarse en solitario dando el ejemen realidad, nadie lo quiso lo suficiente como para comenzar, para volución pero no apareció ni uno. Propiamente, muchos se hutexto se dice: «En Berlín —así como por doquier— doscientos mento de éxtasis, dejando bien provistos a los deudos; un breve lemos nos cubre y que, a los indicadores de ruta, sólo ofrece desla Idea—, una noche preñada de nubarrones que desde hace mibiesen empleado para la defensa, pero impropiamente, es decir, «Las guerras ya no son dirigidas, son administradas», anun-

las calles...», a los del círculo de Jünger semejante texto les sonaría probablemente familiar. Una cosa es segura. El autor de estas líneas conoce íntimamente tanto la postura como la entrega de los aquí congregados. Y posiblemente compartió con ellos la aversión al materialismo, hasta que se gestó el lenguaje de la batalla material.

simbología de la «sangre que hierve dentro»! En el mejor de los eterno, mala está la cosa si su imagen depende de estos vehemenpenosa que esta lisura de la construcción resulta la mediocridad construcción que adornaría cualquier artículo editorial. Y más vergonzosa que todos estos atropellos es una cierta lisura de la ción mental de actitud tan manifiestamente ciclópea, aún más cómo comparar esta desconfianza con la de sus compatriotas, al gamos que, en este rol, induce a una desconfianza insalvable asumirse, sólo la del que escribe. Los aquí conjurados no pasan puede negar que existe también una postura soldadesca. Pero el desde la cual la gloria y lo ideal aún se le insinuaban, se alejaba dose progresivamente más tenebroso, fatal y metálico, y la esfera esencialmente un objeto de requisición. Su heroísmo fue haciéncasos lo que han logrado es derrotar a esa misma guerra que tesminaciones de la última guerra a la altura de lo aterrador», de la les testimonios. ¡Qué barata es esta resurrección del «firme sentemporalidad sin duda aciertan, pero en lo que concierne a lo temporal a la eterna». En lo que se refiere a su abandono de la de una realidad incompleta a una realidad plena; de la Alemania de la sustancia. Se nos cuenta que «los caídos pasaron, al perecer, las «ruinas» «tras el reluciente barniz»? Pero en esta construcrantizado», mientras son llamados a afinar la vista para percibir pulso» del tiempo y les asegura la «eliminación» de un «final gapresentárseles la guerra como «poderoso revisor» que siente «e respecto a la civilización y al mundo de la cultura ética. ¿Pero mordial. El sentido de tal afirmación es desenmascarado si agretantes del siglo dieciséis que veían en el alemán una lengua priesa prueba. Dejemos que Jünger haga de coro a los nobles dilelenguaje es la piedra de toque de todas, y no como como suele tura» se repitió incesantemente en sus pronunciamientos. Nadie guerra mundial que ejecutores de la posguerra. La palabra «poshizo la postura de aquellos que se sentían menos tropas de la y tornaba paulatinamente más nebulosa. Cada vez más rígida se por instrumentos estatales o gubernamentales, la tropa constituía tido de la inmortalidad», de la certeza de haber «elevado las abo-Al inicio de la guerra, en tanto el idealismo era administrado

alma a la guerra? De esto no hay ni rastro en la obra que nos estremecidos: ¿Qué violentas e innombrables fuerzas son estas que es inferible de la técnica narrativa de Shakespeare. Del mismo ¿Cómo se hubiera pronunciado Fortinbras sobre la guerra? Eso de vanguardia? Me adelanto a responder: ¡no! No es que no poo un animal como lo haríais en el campo de batalla con un puesto nera, preguntaremos: ¿de dónde salís?, ¿y qué sabéis de la paz? guerra y nada conoce fuera de ella. Radicalmente, a nuestra marizonte llamea pero no por ello es menos estrecho. ocupa. Filibusteros profesionales han tomado la palabra. Su houna vez colmado por la felicidad de la paz lo libran de cuerpo y mente eleva su voz a favor de la guerra todos han de reconocer fascinante, fundiente y dulcemente predispone que cuando finalrado de Rosalinda, haciendo una elegía de la paz que tan temano lo enamora, presenta a Fortinbras, por su parte enamodor ardiente de la pasión compartida hasta el punto que de anmodo en que revela el amor de Romeo a Julieta desde el resplanes que festejarla así como lo hacéis, de eso no seríais capaces. dríais festejar, y con júbilo, a la guerra como lo hacéis. Lo seguro ¿Os habéis acaso topado en tiempo de paz con un niño, un árbol tejan. No dejaremos que se haga valer alguien que habla de la

siastas de los soldados en agosto de 1914 con los rostros camino que conduce al futuro.» Cada vez que en estas páginas de responsabilidad solitaria, de abandono espiritual. Acreditó su dureza de quien nació para ser guerrero. Suya es una expresión continuadas batallas materiales. Se lo reconoce por la nervuda dado ferreamente educado por las duras, sobrias, sangrientas y y progresivo trabajo de exterminio. Aquí aparece ese tipo de solhasta la ruptura: estación tras estación de una vía dolorosa, baviolenta conmoción espiritual tras el arco bélico que se extiende morfosis del combate trae aparejada la metamorfosis del comdecisión espiritual atraviesan la guerra de lado a lado; la metacreerle a F. G. Jünger: perciben una metamorfosis. «Líneas de fundos. El camino recorrido era estrecho y peligroso pero era e rango merced al batallar que arrastró a niveles cada vez más protalla tras batalla, cada una de ellas signo jeroglífico de un forzado blantes se asoman inolvidables, conformados y movidos por una los guerreros de las batallas materiales del año 1918. Los semmortalmente martirizados, descarnados y amargamente tensos de batiente. Se hace patente cuando comparamos los rostros entullegamos a formulaciones exactas, acentos auténticos y argumen-¿Y qué es lo que divisan entre las llamas? Aquí podemos

tos de peso, lo alcanzado es la realidad, por Ernst Jünger concebida como totalmente movilizada y que para Ernst von Salomon coincide con el paisaje del frente. Un articulista liberal que recientemente intentara una aproximación a este nuevo nacionalismo con la expresión «heroísmo de largo aliento \*» se quedó, como podemos apreciar, bastante corto. Este tipo de soldado es extraído de la realidad; es un testigo que sobrevivió la Guerra Mundial y lo que se defiende en la posguerra, el paisaje del frente, es su verdadera patria. Y ese paisaje tiene aliento para rato.

el rodeo que, desde una perspectiva de los asuntos humanos sigabstracción metafísica se reduce, en última instancia, al intento palabra. La guerra que los nuevos nacionalistas conciben como roísmo con lanzallamas y trincheras. Pero se equivocó. Confunal idealismo alemán, la técnica intentó mover los hilos del hecasco, y el nocturno, la ley moral sobre nuestras cabezas. De cara sión una postulación. El cielo diurno era el interior cósmico del alambrada una antinomia, cada púa una definición, cada explolismo alemán. Cada cráter de granada era un problema, cada derredor desde el borde de la fosa, se extendía el campo del ideaturaleza recibió un empuje inesperado. Los duendes de la paz que gro, ingenuo, lo concebido para mejorar la vida comunitaria de se yerguen como Gog y Magog en sus cabezas; sus víctimas son ciones que pudiera aportar. Palabras como «Héroe» y «Destino» nificaría la evaluación del empleo de la técnica y de las clarificamente, el secreto de una naturaleza ideal, en vez de emprender de resolver en el ámbito de la técnica, mística y espontáneala hizo callar a pesar de ser la fuerza que pudo haberle dado la propia depravación, el semblante apocalíptico de la naturaleza y muerte. Así es que predicó, profundamente atravesada por su dió a los heroicos con los hipocráticos, los manejadores de la tan sensiblemente lo habitaran fueron evacuados y, mirando en totalmente movilizado, el sentimiento alemán respecto a la nacada a la batalla material se les atraganta algo a nuestros autores de mortero de 42 cm. En ocasiones, la riostra de heroicidad aplide estos bocazas fetichistas que a todo responden con regueldos tanto personas como vástagos del pensamiento. Lo sobrio, íntelos hombres, deambula a la deriva en las gargantas desgastadas Pero aún más comprometedora es la digresión lastimera con que Aunque con amargura hay que reconocerlo: con este paisaje

<sup>\*</sup> Juego intraducible de palabras entre «langer Weile» (largo rato o aliento) y «Langeweile» (aburrimiento). [N. del T.]

diagonal es la guerra. gramo de fuerzas determinado por «nación» y «naturaleza», la rada frente a sus maniobras más amenazadoras. En el paralelodel precedente que, de técnica muy distanciada, se bate en retide esfinge, como nuevo misterio natural de la economía a la par cancías. La nación de los fascistas se presenta, con este semblante que se perfilan como próximos únicos consumidores de sus mercuentas a nadie y aún menos a sí misma; coronada desde inexpugnables alturas por las maniobras de esfinge de los productores clase dominante que se sostiene sobre tales pilares, que no debe combatiente de clases fascista. Para estos autores, «nación» es una que inicialmente fuera voluntario de la Guerra Mundial y luego mercenario de la posguerra, es, efectivamente, el concienzudo de clases. Lo que aquí realmente se insinúa tras la máscara del que al soldado, describen las características del curtido luchador tudes de dureza, reserva e inflexibilidad que tanto festejan, más encubierta del concepto de heroísmo se hace meridiana. Las virtenta enfrentarse con las cosas tal como son, la transformación sentido mecánico de la guerra material» por lo cual los nobles expresan su desilusión sobre la «forma de la guerra» y el «sin-«ostensiblemente se cansaron». Pero cuando alguno de ellos in-

asemeja por lo tanto a un folleto publicitario, fraseado en clave privados o del ejército del Reich. El texto que tenemos delante se ofertas de estas bandas que podían en todo momento poner en como hordas independientes y sin gobierno de siervos rurales. sentaciones regulares del poder estatal, pronto se consolidaron marcha como bolas de nieve, gracias a la mediación de sectores nes, los capitanes financieros de la inflación supieron apreciar las congregados. Esas formaciones que desde el final de la guerra alguerra. El fracaso del poder estatal respecto a la guerra es pre-Dado que el Estado no parecía capaz de garantizar sus posesioternaron entre agrupaciones distinguidas de camaradería y repremisa fundacional del pensamiento autónomo de todos los aquí estructura y postura a las fuerzas mágicas que en tiempo de gue-De no ser así se vería impedido para servir a los intereses de la rra debe movilizar para sí, con el fin de expresarlas dignamente. pacifista. Lo que aqui se exige del Estado es una adaptación de estado. Que no se nos ocurra entender la «sujeción» en el sentido teoría mística de la guerra no adjudica en principio rol alguno al de la «sujeción de la guerra por parte del Estado». Es que esta ensayos de la presente colección se haya planteado el problema Es comprensible que el mejor y más ponderado de todos los

debate de los celosos de la persuasión. En vez de ello, es preciso dirigir la claridad que el lenguage y la razón aún proyectan, sobre esa «vivencia primordial» desde cuya sorda tenebrosidad hormiguea la mística de la muerte del mundo con sus millares de iner-

mes patitas conceptuales. La guerra revelada por esta luz no es ni la «eterna» hacia la cual los alemanes dirigen sus plegarias, ni esa «última» que enciende las fantasías de los pacifistas. No es en

realidad más que la terrible y última oportunidad de corregir la incapacidad de los pueblos, de reestructurar sus relaciones de tal

dusa que la están envolviendo, sacrificará su porvenir. Más que romper estas ligaduras, sería quizá preferible aflojarlas, lo que no significa que deba hacerse con argumentos o amor que aquí no

vienen al caso. No habrá que abrirle el camino a la discusión y

cuerpo y alma, y esto es más noble que cuando sólo se venden meza con que fijaba las necesidades técnicas del oficio: ingenieque el caudillo de estos guerreros determinaba con la misma firparación con los altos sueldos percibidos por tales tropas en el la posguerra alemana no se vendió sino que se regaló, es en comsentimientos y talento.» Y cuando afirma que el siervo rural de roso soldado de la Guerra de los Treinta Años se vendía... de «condottiero». Uno de los autores declara sin tapujos: «El valeideológica, de un nuevo modelo de mercenario o mejor dicho de ren. Si Alemania no logra extraerse de estas maniobras de mela hierba, personifica al líder «imperial» que estos autores sugiesupremo, el Estado, y que donde estampa su firma deja de crecer mismo y su dios, goza de las prerrogativas de su padeciente jete lanzador de bombas que en la soledad de las alturas, solo consigo de paz están repartidas entre miles de intendencias. El modesto para privar a los ciudadanos de aire, luz y vida que en tiempos bas de gases se concentran todas las instancias de poder decisivas de ridícula. En la conducción de un solo bombardero con bomliderazgo debe ser tomado en serio, que la amenaza no tiene nada rios dirigentes vestidos de levita. Dios sabe que este gesto de ros de guerra de la clase dominante emparejados a los funcionapasado, según había ya observado en el mismo artículo. Sueldo

manera que les sea posible reinsertarse en la naturaleza gracias a sus medios técnicos. De fracasar esta corrección, millones de se-

res humanos serán corroídos y destrozados a gas y hierro —eso será inevitable— y aun así los fanáticos aficionados de las potencias del horror, con sus gemidos en bandolera, sólo averiguarán

una mínima fracción de lo que la naturaleza promete a su hijos mas sobrios y menos indiscretos, que no ven en la técnica un fe-

Sobre el lenguaje en general y sobre el lenguaje de los humanos \*

gua profesional de los técnicos. En este contexto, el lenguaje sigen alemán o inglés; de un lenguaje de la técnica que no es la lencebirse como una especie de lenguaje, y este enfoque provoca que está aparentemente (o verdaderamente) ligada esa comunique en la expresión; el mayor o menor grado de consciencia a imaginarse que la entidad espiritual del lenguaje no se comunifora. Resulta un entendimiento lleno de contenido el no poder usada, la palabra «lenguaje» no es de modo alguno una metánaturaleza de todas ellas comunicar su contenido espiritual. Así de alguna forma, participación en el lenguaje, ya que está en la tanto en la naturaleza viva como en la inanimada, que no tenga guaje, sino que se extiende sobre todo. No existe evento o cosa del hombre, de alguna manera siempre inmanente en el lensólo se extiende sobre todos los ámbitos de la expresión espiritual guaje humano, de su fundamento o de aquello que sobre él se cación por medio de la palabra es sólo un caso particular del lenmunicación de contenidos espirituales es lenguaje, y la comunitécnica, el arte, la justicia o la religión. En una palabra, cada copirituales relativos a los objetos respectivamente tratados: la nifica un principio dedicado a la comunicación de contenidos esdiatamente, con esos en que se formulan sentencias de derecho tica; de un lenguaje de la justicia, que nada tiene que ver, inmeveraz. Puede hablarse de un lenguaje de la música y de la plásnuevos interrogantes sobre todo, como corresponde a un método funda, como ser la justicia o la poesía. Pero el ser del lenguaje no Toda expresión de la vida espiritual del hombre puede con-

<sup>\*</sup> Über Sprache Ueberhaupt und über die Sprache des Menschen, el manuscrito original es de 1916. Este ensayo se publicó póstumamente.

cación, no afecta en nada el hecho de que no podamos imaginarnos una total ausencia de lenguaje en cosa alguna. Una manifestación del ser completamente desvinculada del lenguaje es una idea, pero tal idea no llega a fructificar ni en el dominio de las ideas, cuyo contorno designa la idea de Dios.

espiritual sólo trasluce cuando está directamente resuelta en el

respectivamente lingüística de las cosas, mientras que su entidad

ámbito lingüístico, cuando es comunicable.

municabilidad; lo comunicable de la entidad espiritual es su entidad lingüística. Por lo tanto, el lenguaje comunica la entidad

espiritual es idéntica a la lingüística sólo en la medida de su co-

soluble como al principio. lenguaje, aunque no deja de ser una paradoja y por ello tan irresigue ocupando el puesto de solución en el centro de la teoría del dad tan frecuentemente formulada entre ambas entidades, consdistinción parece tan indudable que, en comparación, la identible sentido de la palabra «Logos». No obstante, esta paradoja tituye una paradoja profunda e inconcebible, expresada en el dofundamental de una investigación teórica del lenguaje. Y esta tidad espiritual y la lingüística en que se comunica, es lo más lograr mantenerse suspendidos sobre él. La distinción entre enamenaza a las teorías del lenguaje 1. Se trata, precisamente, de constituye un objeto en su lenguaje, revela al gran abismo que ción, asumida como hipótesis, según la cual la entidad espiritual guaje no es el lenguaje mismo sino algo distinto de él. La posiresulta obvio que la entidad espiritual que se comunica en el lenmedio. Este «se» reflexivo es una entidad espiritual. Por lo pronto, la expresión inmediata de aquello que se comunica por su interpresuntamente capaces de expresar por medio de ella, sino que es modo alguno la expresión de todo aquello que nosotros somos diata. Esto significa que, por ejemplo, la lengua alemana no es de preguntarse, a cuál entidad espiritual sirve de expresión inmesión, de acuerdo al sentido más íntimo y completo de su natuvez que queramos comprender una entidad linguística habrá que raleza, sólo puede entenderse como lenguaje. Por otra parte, cada una comunicación de contenido espiritual. Empero, la expreminología cuenta como lenguaje, siempre y cuando se trate de Lo único cierto es que toda expresión contenida en esta ter-

¿Qué comunica el lenguaje? Comunica su correspondiente entidad o naturaleza espiritual. Es fundamental entender que dicha entidad espiritual se comunica en el lenguaje y no por medio del lenguaje. No hay, por tanto, un portavoz del lenguaje, es decir, alguien que se exprese por su intermedio. La entidad espiritual se comunica en un lenguaje y no a través de él. Esto indica que no es, desde afuera, lo mismo que la entidad lingüística. La entidad

marcado por su entidad lingüística y no por sus contenidos interior a su infinitud inconmensurable y única. El borde está o medirlo desde afuera. Por ello cada lenguaje alberga en su comunica por medio del lenguaje, resulta imposible limitarlo condicionada por la inmediatez. En efecto, dado que nada se lo que respecta al lenguaje, a otra, a saber, la infinitud. Está guaje seria entonces su magia. La palabra magia nos refiere, en constituye el problema de base de la teoría del lenguaje. Si esta medial refleja la inmediatez de toda comunicación espiritual y en el sentido más estricto, el «medium» de la comunicación. Lo firma que cada lenguaje se comunica a sí mismo. Y para ser más guaje, sino que lo comunicable es, inmediatamente, el lenguaje este «ser» o «ser inmediato». Lo comunicable de una entidad esanterior de modo que borre todo vestigio de tautología. Esta senguística, depende de su capacidad de esclarecer la proposición municación, la lámpara en la expresión. El comportamiento del guno la lámpara) sino la lámpara lingüística, la lámpara de la coinmediatez nos parece mágica, el problema fundacional del lenprecisos: cada lenguaje se comunica a sí mismo en sí mismo; es. de una entidad espiritual, en el lenguaje se comunica. Esto reatamente aquello que de él puede comunicarse. Lo comunicable mismo. O bien, el lenguaje de una entidad espiritual es inmediapiritual no es lo que más claramente se manifiesta en su lentidad espiritual es comunicable es un lenguaje. Todo se basa en tencia no es tautológica pues significa que aquello que en la ensas es su lenguaje. El entendimiento promovido por la teoría linlenguaje nos lleva a concluir que la entidad lingüística de las colámpara, en la medida en que es comunicable, no es de modo allámpara no comunica esta lámpara, (la entidad espiritual de la guaje se comunica a si mismo. Por ejemplo, el lenguaje de esta puesta a la pregunta: ¿qué comunica el lenguaje?, sería: cada lenmás clara manifestación de ello es el lenguaje mismo. La res-El lenguaje transmite la entidad lingüística de las cosas, y la

Aplicada a los seres humanos, la frase que afirma que la entidad lingüística de las cosas es su lenguaje, se transforma en «la

<sup>&#</sup>x27;¿No será acaso, la tentación de fijar la hipótesis desde un comienzo, la responsable del abismo que se cierne sobre todo filosofar?

entidad lingüística de los hombres es su lenguaje». Y esto significa que el ser humano comunica su propia entidad espiritual en su lenguaje. Pero el lenguaje de los humanos habla en palabras. Por lo tanto el hombre comunica su propia entidad espiritual, en la medida en que es comunicable, al nombrar a las otras cosas. Pero, ¿no conocemos acaso otros lenguajes que nombran cosas? Sería incierto afirmar que no existen otros lenguajes fuera del humano. Pero igualmente seguro es que no conocemos otros lenguajes nombradores como lo es el de los hombres. Inútil sería identificar el lenguaje nombrador con el concepto general de lenguaje; la teoría del lenguaje perdería así a sus más profundas intuiciones. En consecuencia, la naturaleza lingüística de los hombres radica en su nombrar de las cosas.

¿Para qué nombradas? ¿A quién se dirige lo que el hombre comunica? —¿Es acaso esta comunicación del ser humano diferente a otras comunicaciones, lenguajes? ¿A quién se dirigen la lámpara, la montaña o el zorro? La respuesta reza: a los hombres. Y no se trata de antropomorfismo. La verdad de esta respuesta se demuestra en el entendimiento y quizá también en el arte. Además, de no comunicarse la lámpara, montaña o el zorro con el hombre, ¿cómo podría éste nombrarlos? Pero él los nombra, se comunica a sí mismo al nombrarlos a ellos. ¿A quién dirige su comunicación?

sabe de medio, objeto o depositario de la comunicación. Enuncia municación, su objeto es la cosa, su destinatario, el hombre. aclarando a continuación. Dice: la palabra es el medio de la coenfoque burgués del lenguaje y cuyo insostenible vacío se irá palabra facilita, la palabra con que señalo una cosa. He aquí el asumir que comunica algo a otros hombres, pues eso es lo que la Por medio de las palabras señala a las cosas. A lo sumo, podrá ocurre por medio de los nombres de las cosas, de las palabras. mente, su entidad espiritual lo que comunica, ya que esto no crea que el hombre comunica su naturaleza espiritual por medio puesta reside en la paradójica formulación de la pregunta. El que ¿Comunica acaso el hombre su naturaleza espiritual por medio Contrariamente, la posición que planteáramos anteriormente no de los nombres, estará impedido de asumir que es, efectivade los nombres que da a las cosas? ¿O lo hace en ellas? La resesencialmente falsa respecto al lenguaje quedará al descubierto. profunda distinción, una alternativa, ante la cual, la opinión comprobar cómo se comunica el hombre. Hay que establecer una Antes de dar respuesta a esta pregunta vale la pena volver a

que en el nombre, la entidad espiritual de los hombres comunica a Dios a sí misma.

cia, en el hombre. Por ello es el señor de la naturaleza y puede el lenguaje puro. Toda naturaleza, en la medida en que se code éste sino sólo en él. El nombre es la esencia de esa intensiva del hombre es el lenguaje mismo, no puede comunicarse a través tual en su comunicación es el propio lenguaje en su absoluta toespiritual que se comunica: el lenguaje. Donde la entidad espirinica absolutamente a sí mismo. En el nombre está la naturaleza y la significación incomparable de constituir de por sí el ser más ejemplo, aparece como «el que da nombres»: «tal como el homfisico del hombre como hablador o vocero; en la Biblia, por nombre. Muchas lenguas comparten este reconocimiento metabre. La creación divina se completa con la asignación de nomcosas accede desde si mismo al conocimiento de ellas, en el nomnombrar a las cosas. Sólo merced a la entidad lingüística de las munica, se comunica en el lenguaje y por ende, en última instanhombre es el nombrador; en eso reconocemos que desde él habla totalidad del lenguaje en tanto entidad espiritual del hombre. El rituales de ser. Esto fundamenta asimismo, la distinción entre el única íntegramente comunicable de entre todas las formas espihombre. Sólo por ello la entidad espiritual de los hombres es la talidad, solamente allí existe el nombre, allí sólo el nombre existe. ya nada se comunica, mientras que en él, el lenguaje se comuprofundo del lenguaje. El nombre es aquello por medio de lo cual bre nombrare a toda suerte de animales, así se llamarán». hombre es el portavoz del lenguaje, el único, porque habla en el de medio instrumental sino una de médium. En este sentido, el lenguaje, siempre y cuando el genitivo no indique una relación lenguaje habla. El nombre puede ser considerado el lenguaje del bres a las cosas por parte del hombre y de cuyos nombres sólo el lenguaje humano y el de las cosas. Dado que la entidad espiritual tonces que el lenguaje es la entidad espiritual por excelencia del El nombre, como patrimonio del lenguaje humano, asegura en-En el dominio del lenguaje, el nombre tiene el sentido único

El nombre no sólo es la proclamación última, es además la llamada propia del lenguaje. Es así que en el nombre aparece la ley del ser del lenguaje, según la cual resulta igual hablarse a sí mismo como dirigirse con el habla a todo lo demás. El lenguaje, y en él una entidad espiritual, sólo se expresa puramente cuando habla en el nombre, es decir, en el nombramiento universal. De esta manera, la totalidad intensiva del lenguaje como entidad espiri-

tual absolutamente comunicable, y la totalidad extensiva del lenguaje como entidad comunicativa (nombradora), llegan a su culminación. El lenguaje en su entidad comunicativa es imperfecto desde el punto de vista de su universalidad, cuando la entidad espiritual que habla desde él no es lingüística, es decir, comunicable, en la totalidad de su estructura. Sólo el hombre posee el lenguaje perfecto en universalidad e intensidad.

entidad espiritual y la lingüística fuesen idénticas, entonces la cosa cual es necesario que así sea, sino también la de las cosas. Si la ser considerada lingüística, y no sólo la del ser humano para lo desde la perspectiva del lenguaje, la entidad espiritual debe o no puede ser planteada en términos metodológicos. Se trata de si completamente comunicable. Pero dicho «con tal que», consas es idéntica a su entidad espiritual, con tal que esta última sea entidad espiritual; más bien se ubicaría a ésta en la comunicabiguaje mismo. El lenguaje sería entonces la entidad espiritual de tablecida por el médium, sería precisamente este médium, el lenlo que en ella se comunicaría, en conformidad con la relación essería médium de la comunicación según su entidad espiritual, y fusión, pero que a estas alturas y en aras de una mayor claridad, lativa importancia metafísica se hace posible sin riesgo de condistinguen claramente y aun así están unificadas, se corresponen densidad, y por lo tanto, distintos en graduación. Entiéndase diferencias entre lenguajes son diferencias entre medios distintos espiritual, es decir, una comunicabilidad por antonomasia. Las tenido; en tanto comunicación, el lenguaje comunica una entidac vierte al enunciado en una tautología. El lenguaje carece de conlidad. La tesis resultante sería que la entidad linguística de las colas cosas. De antemano se establecería la comunicabilidad de la Ambas esferas, que sólo en el lenguaje de nombres del hombre se (nombrador) y del comunicado (nombre) en la comunicación lo antedicho en el doble sentido de la densidad del comunicante den permanentemente. En base a este entendimiento, una nueva pregunta de super-

Respecto a la metafísica del lenguaje, la identificación de la entidad espiritual con la linguística que sólo conoce diferencias de graduación, trae aparejada un escalonamiento graduado de toda forma de ser espiritual. Este escalonamiento, que tiene lugar en la mismísima interioridad de la entidad espiritual, no se deja ya concebir desde ninguna categoría superior. Cosa que induce, como harto sabían ya los pensadores escolásticos, al escalonamiento de todas las entidades espirituales y lingüísticas según

con la filosofía de la religión. Y dicho concepto es el de revelaen el contexto de la teoria del lenguaje, porque conduce al conentidad espiritual y la lingüística tiene tanto alcance metafísico grados de existencia o de ser. Sin embargo, la equiparación de la elevada entidad espiritual, como la presente en la religión, mienaquí se anuncia que sólo en el hombre y su lenguaje reside la más de la religión, en el sentido de la revelación, es por añadidura suficiente de la caracterización de la divinidad de la entidad esción, la relación entre espíritu y lenguaje, hasta ser unívoca. De ción. En toda forma lingüística reina el conflicto entre lo proen centro de la teoría del lenguaje, acordando su íntima relación cepto que siempre vuelve a erigirse, como por designio propio, Alfa y su Omega», dice Hamann. sumada belleza. «El lenguaje, madre de razón y revelación, su ritu lingüístico de las cosas, aunque éste aparezca en su más confundamental y definitivo del espíritu lingüístico, sino en el espítras que todo arte, incluida la poesía, se basa, no en el concepto abordado por el nombre y se pronuncia como revelación. Pero también el único que no sabe de impronunciabilidad ya que es piritual manifiesta en aquélla. El más elevado dominio espiritual asume la intangibilidad de la palabra, como condición única y precisamente lo que indica el concepto de revelación, cuando lo más pronunciable constituye lo puramente espiritual. Eso es perdurable, la más cargada y definitivamente lingüístico, en suma, este modo, lo más lingüísticamente existente, la expresión más nunciado resultará, como se deduce del sentido de la equiparamás existente y real es el espíritu, tanto más pronunciable y proaquí la tesis enuncia que cuanto más profundo, es decir, cuanto inversa proporcionalidad entre ellas es puesta en discusión. Es que entidad espiritual con la lingüística, la mencionada relación de la entidad espiritual última. Pero nos consta que, al equiparar la ble. Al considerar esta oposición adscribimos a lo impronunciable nunciado y pronunciable con lo no pronunciado e impronuncia-

El lenguaje mismo no llega a pronunciarse completamente en las cosas. Y esta frase tiene un doble sentido según se trate del significado transmitido o sensible: los lenguajes de las cosas son imperfectos y mudos además. A las cosas les está vedado el principio puro de la forma lingüística, el sonido o voz fonética. Sólo pueden intercomunicarse a través de una comunidad más o menos material. Dicha comunidad es tan inmediata e infinita como toda otra comunicación lingüística y es mágica pues también existe la magia de la materia. Lo incomparable del lenguaje hu-

mano radica en la inmaterialidad y pureza espiritual de su comunidad con las cosas, y cuyo símbolo es la voz fonética. La Biblia expresa este hecho simbólico cuando afirma que Dios insufló el aliento en el hombre; este soplo significa vida, espíritu y lenguaje.

desarrollar los hechos lingüísticos fundamentales. La segunda en principio al lenguaje asumido como realidad inexplicable y en este sentido irremplazable, porque sus exposiciones se ajustan respecto a la naturaleza del lenguaje. Por lo pronto, la Biblia es cados a la interpretación de la Biblia o que la tomemos por reotorga el don del lenguaje, y es así elevado por encima de la nay ocurrió—, sino que a este hombre no nacido de la palabra se le del hombre no se produce por medio de la palabra -Dios habló creadora. En esta segunda versión de la Creación la formación talizar su voluntad; en todos los demás casos ésta es directamente se habla de un material empleado por el Creador para hacer cristoda la historia de la Creación, ésta es la única ocasión en la cua aliento, también cuenta que el hombre fue hecho de barro. En versión de la historia de la Creación, que relata la insuflación del Biblia se considera a sí misma revelación, debe necesariamente mística, sólo analizable en su posterior despliegue. Puesto que la flexión. Se trata de recoger lo que el texto bíblico de por sí revela velación objetiva de la verdad como fundamento de nuestra rebase al primer capítulo de Génesis, no significa que estemos abo-Si a continuación consideramos la naturaleza del lenguaje en

o naturaleza, a pesar de que las palabras «él hizo» permiten pencuentran referencias expresas al material de formación de hombre ción del hombre se aparta significativamente. Aquí no se eny lenguaje surgida del acto de creación. El ritmo plural del acta con la misma precisión, se asegura ahí la relación entre hombre toria de la Creación. En un contexto totalmente diferente, pero guaje. Mediante la omnipotencia formadora del lenguaje, se imgunas entradas del acta (1,3; 1,14) sólo aparece «Se hizo». En el según Génesis I, es: Se hizo —Él hizo (creó)— Él nombró. En alsar en una producción material, por lo que nos abstendremos de pecie de forma básica, de la que exclusivamente el acto de creade creación del primer capítulo hace no obstante entrever una eshombres, no es menos evidente en la primera versión de la histente la profunda y clara referencia del acto de creación al len-«Se hizo» y «Él nombró» al comienzo y fin del acta, se hace pajuzgar. Pero la rítmica del proceso de creación de la naturaleza Esta singular revolución del acto de creación referido a los

planta, y al final se encarna a la vez, lo hecho en el lenguaje que lo nombra. El lenguaje es, por lo tanto, hacedor y culminador; es palabra y nombre. En Dios el nombre es creador por ser palabra, y la Palabra de Dios es conocedora porque es nombre. «Y vio que era bueno»; lo entendió en el nombre. Sólo en Dios se da la relación absoluta entre nombre y entendimiento; sólo allí está el nombre, por ser íntimamente idéntico a la palabra hacedora, médium puro del entendimiento. Significa que Dios hizo cognoscibles a las cosas en sus nombres. Por su parte, el hombre las ha nombrado medidas del conocimiento.

de desbordar su entidad limitada y analítica, en comparación con a la Creación. La infinitud de todo lenguaje humano es incapaz el nombre se acerca tan poco a la palabra como el conocimiento la absoluta libertad e infinitud creadora de la palabra de Dios. lenguaje humano es mero reflejo de la palabra en el nombre. Y y, por tanto, la palabra es la entidad lingüística de Dios. Todo guaje empleado en la Creación. En la palabra se hizo la Creación la entidad espiritual del hombre. Su entidad espiritual es el lenal conocedor a la imagen del hacedor. De ahí que el lenguaje sea guaje en el que Dios es creador. Dios lo formó a su imagen \*; hizo creativa. Esta actualidad creativa, una vez resuelta la divina, se viera como médium de la Creación a Él, libremente de sí mismo. sino que, por el contrario, le legó ese mismo lenguaje que le sires al triple «El creó» en el verso 1,27. Dios no creó al hombre de distanciamiento entre ambas estructuras paralelas. La referencia hizo conocimiento. El hombre es conocedor en el mismo len-Dios descansó cuando hubo confiado al hombre su mismidad la palabra ni lo nombró. No quiso hacerlo subalterno al lenguaje dad del acto se conserva, esto contribuirá aún más a marcar el hombre. Ahora el lenguaje tiene otro acento, y aunque la triniun orden totalmente distinto cuando se trata de la creación del El triple compás de la creación de la naturaleza deja paso a

El nombre humano es la imagen más profunda de la palabra divina y a la vez el punto en que el lenguaje humano accede al más íntimo componente de infinitud divina de la mera palabra. El nombre humano es el punto en que la palabra y el conocimiento chocan con la imposibilidad de ser infinitos. La teoría del

<sup>\* «</sup>Zelem», sombra, silueta. Descripción espiritual y no visual. Frente a «Dmut», imagen representativa. De ahí que la imagen humana está prohibida en el Judaísmo, no por ser sagrada sino por ser falsa, reductora de la semejanza espiritual. [N. del T.]

gida hacia el lenguaje de las cosas, desde las cuales no obstante absolutamente libre e infinito sino que resulta del nombre que el de la cosa no es una creación espontánea. No ocurre del lenguaje bre de acuerdo con la palabra humana. Pero dicho conocimiento cosa. Ello es incorrecto porque la cosa no contiene en sí a la palenguaje. Según esta última, la palabra es la entidad misma de la alguna manera convenido, de las cosas o de su conocimiento. El sólo coincidentalmente relacionada con la cosa; que es signo, de acuerdo con el enfoque burgués del lenguaje, que la palabra está de las cosas. Consecuentemente, se hace ya imposible alegar, de no es la única; el hombre conoce otra comunidad lingüística con trasluce la muda magia de la naturaleza de la palabra de Dios. receptora, aunque receptora de lenguaje. Tal recepción está diri-Dios no conserva su creatividad en el nombre. Se hizo en parte hombre da a la cosa, así como ésta se le comunica. La palabra de labra; de la palabra de Dios fue creada y es conocida por su nomla refutación de la tesis burguesa por parte de la teoría mística del lenguaje no ofrece jamás meros signos. Mas no menos errónea es Dios). Por medio de la palabra el hombre está ligado al lenguaje munidad del hombre con la palabra creativa de Dios. (Aunque nombre del hombre con su destino. El nombre propio es la coapelado, ya que el nombre propio es palabra de Dios en voz huetimológico del nombre no tiene por qué corresponderse con el la sabiduría mitológica lo afirma frecuentemente al igualar el mana. Con el nombre propio se le anuncia a cada hombre su bra al niño recién nacido. Rigurosamente hablando, el sentido cia cognitiva, como lo demuestra el hecho de que también nomcompañera, que estuviese con él». Y en efecto, apenas hallada su el hombre nombró a todos los seres, «pero no se le encontró una que nombra a sus semejantes al ser el único que no fuera nomguaje finito e infinito. De todos los seres, el humano es el único creación divina, y en este sentido él mismo es creador, tal como tafísico y no etimológico, el nombre dado carece de toda referenconsagran los padres al niño a Dios. Desde un puntó de vista me-«Heva» (o «Hava») en el tercero. Con la atribución del nombre pareja, Adán la nombra: «hembra» en el segundo capítulo y posible citar en este contexto la segunda parte del verso 2,20: que brado por Dios. Puede que parezca extraño, pero no resulta imnombre propio es igualmente la teoría de la frontera entre el len-

El lenguaje cuenta con su propia palabra, tanto para la recepción como para la espontaneidad, únicamente ligadas en el ámbito excepcional del lenguaje, y esa palabra sirve también para

captar lo innombrado en el nombre. Se trata de la traducción del lenguaje de las cosas al de los hombres. Es preciso fundamentar el concepto de traducción en el estrato más profundo de la teoría del lenguaje, porque es de demasiado e imponente alcance como para ser tratado a posteriori, tal como se lo concibe habitualmente. Alcanza su plena significación con la comprensión de que cada lenguaje superior, con la excepción de la palabra de Dios, puede ser concebido como traducción de los demás. La traductibilidad de los lenguajes está asegurada por el enfoque antes mencionado según el cual los lenguajes están relacionados por ser medios de diferenciada densidad. La traducción es la transferencia de un lenguaje a otro a través de una continuidad de transformativa y no la comparación de igualdades abstractas o ámbitos de semejanza.

obstante, este nombramiento es manifiestamente sólo la expredor, al haber nombrado Dios a cada cosa, una vez hecha. No ducción tiene su garantía en Dios. Es que Dios hizo las cosas, y algo: el conocimiento. Sin embargo, la objetividad de esta trade un lenguaje imperfecto a uno más perfecto en que se agrega surgidos ambos de la misma palabra hacedora; en las cosas, cosultaría imposible de no estar, tanto el lenguaje de nombres de dor en Dios, no la solución predestinada de esta tarea de nomsión identificadora de la palabra hacedora y del nombre conocela palabra hacedora en ellas es el embrión del nombre conocelo innombrable al nombre. Por lo tanto, se trata de la traducción sólo es la traducción de lo mudo a lo vocal; es la traducción de con sus manos fue ... palabra viva; porque Dios era la palabra el espíritu bienaventurado. Hamann dice: «Todo aquello que el municando a la materia en una comunidad mágica, y en el hombrar las cosas que Dios deja expresamente al hombre. El hombre bres a la tarea de poner nombres con las siguientes palabras: noche bienaventurada» del pintor Müller, Dios llama a los homniños...» En el poema «El primer despertar de Adán y primera lenguaje fue tan natural, tan cercano y ligero como un juego de Con esta palabra en la boca y en el corazón, el surgimiento del hombre en el comienzo oyera o viera con sus ojos ... o palpara bre, constituyendo el lenguaje del conocimiento y del nombre en hombre y el innombrado de las cosas, emparentados en Dios. brado de las cosas y lo traduce al nombre vocal. Mas la tarea reresuelve este cometido cuando recoge el lenguaje mudo e innom-La traducción del lenguaje de las cosas al de los hombres no

«¡Hombre de la tierra, aproxímate, perfecciónate con la mirada, perfecciónate merced a la palabra!» Esta asociación de observación y nombramiento implica la comunicación interior de la mudez de las cosas y animales en el lenguaje de los hombres tal como la recoge el nombre. En el mismo pasaje de la poesía, el conocimiento habla desde el poeta: sólo la palabra con la que fueron hechas las cosas, permite al hombre el nombramiento de ellas, por comunicarse los variados aunque mudos lenguajes de los animales, en la imagen: Dios les concede un signo a los animales según orden, con el que acceden al nombramiento realizado por el hombre. Así, de forma casi sublime, la comunidad linguística de la creación muda con Dios está dada en la imagen del signo.

único malo que conoce el estado paradisiaco. El saber de lo bueno el sentido más profundo de la palabra, y por ende, ese saber es lo el saber qué es bueno y qué malo, carece de nombre. Es nulo en que era muy bueno. El conocimiento con que la serpiente tienta, para ser, expresa y literalmente, mágica desde afuera. Se espera dor, podemos decir que su propia magia inmanente salió de él bre ya no habita indemne. Del lenguaje de nombres, el conocehora de nacimiento de la palabra humana, en cuyo seno el nomnocimiento el nombre sale de sí mismo: el pecado original es la una imitación no creativa de la palabra hacedora. Con este coy lo malo abandona al nombre; es un conocimiento desde afuera, timo día, ya había conocido en las palabras de la creación. Y vio cían el conocimiento de lo bueno y de lo malo. Pero Dios, al séptamente conocedor del lenguaje del paraíso. Sus manzanas ofredel Arbol del Conocimiento tampoco disimula el carácter perfecciarse con más razón, en tanto creación en el nombre. La figura infinitamente, entonces, y en un plano inferior, tuvo que diferennocimiento de la pluralidad del lenguaje se diferencia de nuevo haber sido perfectamente conocedor; si, posteriormente, todo cosentir más tarde.) El lenguaje paradisíaco de los hombres debió gún la Biblia, esta consecuencia de la expulsión del paraíso se hace tado paradisíaco en el que sólo se conocía un único lenguaje. (Setraducciones como lenguajes, por haber caido el hombre del esconocimiento y del nombre gracias a la traducción. Habrá tantas infinitamente por encima de la palabra muda del ser de las cosas. ción con la palabra de Dios, a pesar de estar aquélla, a su vez. El lenguaje de las cosas sólo puede insertarse en el lenguaje del mensurable inferioridad de la palabra nombradora en compara-La pluralidad de lenguajes humanos se explica por la incon-

al charlatán, al pecador, es decir, comparecer ante el tribunal. Para la palabra sentenciadora el conocimiento de lo bueno y lo malo es inmediato. Posee una magia distinta de la del nombre pero es muy magia. Es esta palabra sentenciadora la que expulsa a los primeros hombres del paraíso, habiéndolo provocado ellos mismos, de acuerdo con una ley eterna según la cual la conjuración de ella misma es la única y más profunda culpa que prevé y castiga. Con el pecado original, y dada la mancillación de la palabra sentenciadora: el juicio. El pecado original tiene una triple significación respecto al entramado esencial del lenguaje, al margen de su significación habitual. Dado que el ser humano se extrae de la pureza del lenguaje del nombre, lo transforma en un medio; de hecho en un conocimiento que no le es adecuado, y que, por consiguiente, convierte parcialmente al lenguaje en *mero* signo.

Más tarde, esto se plasma en la mayoría de las lenguas. La se-

que la palabra comunique *algo* (fuera de sí misma). Este es el ervade la verdadero pecado original del espíritu lingüístico. La palabra como comunicante exterior; esto es simultáneamente una parodia de lo expresamente inmediato, la divina palabra creadora, fa, el del espíritu lingüístico bienaventurado, el adánico, que se yergue to de entre ambos. De hecho, se mantiene entre la palabra que, como es de promete la serpiente, conoce lo bueno y lo malo, y la palabra exteriormente comunicante que, básicamente, es la identidad. El conocimiento de las cosas radica en el nombre. Por su parte, el idad sentido profundo en que lo usa Kierkegaard; sólo conoce purificación y elevación y ante las cuales se hizo también comparecer

gina. Desde la perspectiva del lenguaje establecido, el nombre sólo ofrece el fundamento en el que echan raíces sus elementos concretos. Quizá esté permitido sugerir que los elementos lingüísticos abstractos echan a su vez raíz, en palabras sentenciadoras, en

gunda significación indica que del pecado original surge, como restitución por la inmediatez mancillada del nombre, una nueva magia del juicio que ya no reside, bienaventurada, en sí misma. Como tercera significación puede aventurarse la suposición de que asimismo el origen de la abstracción no sea más que una facultad del espítitu del lenguaje, resultante del pecado original. Lo bueno y lo malo permanecen innombrables, sin nombre fuera del lenguaje del nombre, por el abandono de éste por parte del hom-

bre, abandono implícito en la interrogación misma que los ori-

el juicio. La inmediatez (la raíz lingüística) de la comunicabilidad de la abstracción está dada en el juicio sentenciador. Dicha inmediatez de la comunicación de la abstracción se erige en sentenciadora, ya que el hombre, con el pecado original, abandona la inmediatez de la comunicación de lo concreto, a saber, el nombre, para caer en el abismo de la mediatez de toda comunicación, la palabra como medio, la palabra vana, el abismo de la charlatanería. Repítase que charlatanería fue preguntarse sobre lo bueno y lo malo en el mundo surgido de la Creación. El árbol del conocimiento no estaba en el jardín de Dios para aclarar sobre lo bueno y lo malo, ya que eso podía habérnoslo ofrecido Dios, sino como indicación de la sentencia aplicable al inferrogador. Esta ironía colosal señala el orígen mítico del derecho.

Después del pecado original que, por la mediatización del lenguaje, fue la base de su pluralidad, se estaba a un solo paso de la confusión lingüística. Una vez mancillada la pureza del nombre por parte del hombre; sólo faltaba que se consumara la retirada de la mirada sobre las cosas, en cuyo seno ingresan sus lenguajes en el del hombre, para robarle a este último la base común de su ya sacudido lenguaje espiritual. Los signos no tienen más remedio que confundirse cuando las cosas se embrollan. Para someter al lenguaje librado a la charlatanería, la consecuencia prácticamente ineludible es el sometimiento de las cosas a la bufonería. El proyecto de construcción de la Torre de Babel y la consiguiente confusión de lenguas, derivó del abandono de las cosas, implícito en el mencionado sometimiento.

primero que ella misma se lamentaría por el lenguaje. La carensión «adjudicación de lenguaje» es aquí más fuerte que «hacer apartaban precipitadamente de mi lado, por haberles dado un abandonan luego de nombrarlos: «Y en toda nobleza, vi como se que pueda hablar».) Esta frase tiene un doble sentido. Significa guaje, comenzaron los lamentos de toda naturaleza. (La expreleza. Es una verdad metafísica que, con la adjudicación del lenmudez que entendemos como la tristeza profunda de la naturapalabra de Dios que maldice al campo. Comienza así esa otra concepción de la naturaleza se transforma profundamente con la nombre el hombre.» Después del pecado original, empero, la ller, el pintor, hace decir a Adán, acerca de los animales que lo hombres se trocó ya en una buenaventura de grado inferior. Mupítulo del Génesis estaba claro que la mudez nombrada por los bienaventurada. Pero la naturaleza es muda. En el segundo ca-La vida de los hombres en el espíritu puro del lenguaje era

> aun otra relación notable del lenguaje: la super-determinación que desde el punto de vista de la cosa, de toda aflicción y enmudecicuando se es nombrado, no por un lenguaje paradisíaco y bienconserva quizá la huella de la aflicción, aun cuando el nombrarige trágicamente la relación entre los lenguajes del ser hablante. miento. Y el apodo como entidad lingüística del afligido sugiere al «apodo»: apodo como fundamento lingüístico más profundo, cosas se interpone algo; esa super-denominación que se aproxima tán innombradas. En la relación de los lenguajes humanos con las las llamó por su nombre propio. Pero en el lenguaje humano escosas carecen de nombre propio. Con su palabra creadora Dios conoce las cosas según la palabra de Dios. De no ser en Dios, las manos, en los cuales el nombre se ha marchitado y que, aun así, aventurado del nombre, sino por los centenares de lenguajes hudor es un bienaventurado, a Dios semejante. Tanto más cierto tan intimamente conocido por lo no conocible. El ser nombrado falta de motivación para comunicar. Es que lo afligido se siente enmudecer, y esto es mucho más que una mera incapacidad o mudecer. En todo duelo o tristeza, la máxima inclinación es a la entidad de la naturaleza: la tristeza de la naturaleza la hace enla inversión de la frase nos conduce a mayores profundidades de lamento. La naturaleza se entristece por su mudez. No obstante, que un hálito sensible. Allí donde susurren las plantas sonará un más indiferenciada e impotente del lenguaje; casi no contiene más lugar, la frase dice: se lamentaría. Pero el lamento es la expresión leza, y no sólo el del poeta, como suele asumirse). En segundo redimirla está la vida y el lenguaje de los hombres en la naturacia del habla: ésta es la gran pena de la naturaleza (y por querer

Existe un lenguaje de la plástica, de la pintura, de la poesía. Así como el lenguaje de la poesía se funde, aunque no sólo ella, en el lenguaje de nombres del hombre, es también muy concebible que el lenguaje de la plástica o de la pintura se funde con ciertas formas del lenguaje de las cosas; que en ellas se traduzca un lenguaje de las cosas en una esfera infinitamente más elevada, o bien quizá la misma esfera. Aquí se trata de lenguajes sin nombre y sin acústica; lenguajes del material, por lo que lo referido es la comunicación de la comunidad material de las cosas.

La comunicación de las cosas es además de una comunidad tal que concibe al mundo como totalidad individida.

Para acceder al conocimiento de las formas artísticas, basta intentar concebirlas como lenguajes y buscar su relación con los lenguajes de la naturaleza. Un ejemplo que nos es cercano por

pertenecer a la esfera de lo acústico, es el parentesco entre el canto y el lenguaje de los pájaros. Por otra parte, no es menos cierto que el lenguaje del arte es sólo comprensible, en sus alusiones más profundas, por la enseñanza de los signos. Sin ella, toda filosofia del lenguaje es fragmentaria porque la relación entre lenguaje y signo es primaria y fundamental, la del lenguaje humano y la escritura siendo sólo un caso muy particular.

Esta es la ocasión de señalar otro contraste que impera en la totalidad del ámbito del lenguaje, y que mantiene estrechas aunque complejas conexiones con lo dicho anteriormente sobre lenguaje y signo en el sentido más estricto. Lenguaje no sólo significa comunicación de lo comunicable, sino que constituye a la vez el símbolo de lo incomunicable. El aspecto simbólico del lenguaje tiene que ver con su relación con el signo aunque se extiende también, de cierta manera, sobre nombre y juicio. Muy probablemente, éstos tienen asimismo una función simbólica íntimamente ligada a ellos y que aqui no fue señalada, por lo menos expresamente.

Así pues, tras estas observaciones nos queda un concepto depurado, aunque todavía incompleto, del lenguaje. El lenguaje de una entidad es el médium en que se comunica su entidad espiritual. La corriente continua de tal comunicación fluye por toda la naturaleza, desde la más baja forma de existencia hasta el ser humano, y del ser humano hasta Dios. Por el nombre que adjudica a la naturaleza y a sus semejantes (en el nombre propio), el ser humano comunica a Dios a sí mismo. A la naturaleza la nombra de acuerdo a la comunicación que de ella capta; es que toda la naturaleza está atravesada por un lenguaje mudo, también residuo de la palabra creadora divina conservada en vilo, así como en el hombre es nombre conocedor, y sobre el hombre es juicio.

El lenguaje de la naturaleza puede compararse a una solución secreta que cada puesto transmite en su propio lenguaje al puesto próximo; el contenido de la solución siendo el propio lenguaje del puesto. Cada lenguaje relativamente más elevado es una traducción del inferior, hasta que la palabra de Dios se despliega en la última claridad, la unidad de este movimiento linguístico.

Sobre el programa de la filosofía venidera \*

cer patentes las más profundas nociones de contemporaneidad y con Platón, el único filósofo ante todo abocado a la justificación dad sistemática o la verdad. damente deberá producir certeza, certeza cuyo criterio es la unianuncie el despliegue de la filosofía venidera, tanto más profunexigencia de justificación. Cuanto más imprevisible y audaz se nos le hicieron justicia de un modo especial al identificarla con la terraron la exigencia de profundidad fuera de la filosofía, sino que una justificación más pura, es también el más profundo. No desparten el convencimiento de que el conocimiento sostenido por trados en cuestiones de perímetro y profundidad. Ambos comdel conocimiento, entre todos aquellos no inmediatamente censistemático. Esto puede afirmarse pues Kant es el más reciente, y la integración al sistema kantiano es la única de decisivo alcance lación al sistema kantiano. La continuidad histórica asegurada por los presentimientos del gran futuro que sea capaz de crear, en re-La tarea central de la filosofía venidera es la de extraer y ha-

El impedimento más significativo para la integración de una filosofía verdaderamente consciente de tiempo y eternidad en Kant, es el siguiente: la realidad, a partir de cuyo conocimiento Kant quiso fundar el conocimiento en general sobre certeza y verdad, es una realidad de rango inferior, si no la más inferior de todas. El problema de la teoría del conocimiento kantiana, como sucede con toda teoría del conocimiento, tiene dos aspectos y sólo uno de estos supo aclarar. En primer lugar, existe la cuestión de la certeza del conocimiento duradero; en segundo lugar, se plan-

<sup>\*</sup> Über das Programm der Kommenden Philosophie. El manuscrito original estuvo en poder de Gershom Scholem, quien lo publicó póstumamente. De acuerdo con G. Scholem, fue escrito en 1918.

sin derecho a crítica, sino en el de potencias espirituales que autoridades, no en el sentido de algo a lo cual hay que someterse niana que castigaba toda desviación. La Ilustración careció de de, digámoslo, triste significado. Ningún filósofo anterior a Kant grado de certeza alcanzado, dado que en su propio radicalismo cirse que precisamente la grandeza de su intento sólo se debe al otorguen un gran contenido a la experiencia. La consecuencia de mejor de su quintaesencia, a manos de una cierta física newtola previamente recia y tiránica sujeción de la experiencia, en lo ninguno gozó de igual libertad de movimientos si consideramos se vio enfrentado a la tarea teorético-cognitiva de esta manera; sólo contó con una experiencia de valor cercano a la nulidad y punto cero, a un mínimo de significación. Puede en efecto deción, indica que lo estudiado fue una experiencia reducida a un extraordinaria, precisamente bajo la constelación de la Ilustrarecer. Fue además una de las experiencias o concepciones de mundo de más bajo rango. El que Kant hubo de acometer su obra son aquí rasgos esenciales, y aun así, no tanto como pudiera paconcepción del mundo, fue la experiencia de la Ilustración. Se ditoda experiencia, y que podemos en el sentido más pleno llamar limitada, y desde esa forma que de cierto modo comparte con periencia singular era pues, como ya se insinuó, temporalmente a Kant, como ser humano que compartió de alguna manera el ferencia de la los precedentes siglos de la era moderna en lo que horizonte de su época, pareció la única dada y posible. Esta extación de la experiencia llanamente primitiva y autoevidente que igualmente a la empírica. Y de eso mismo se trata; de la presensello característico se refiere, no sólo a la conciencia pura sino minado continuaría siendo el viejo concepto de experiencia, cuyo de la física matemática, sobre todo en los Prolegómenos, tampensadores neo-kantianos, el concepto así identificado y deterriencia hubiese sido para Kant lo que terminó siendo para los idéntica al mundo de los objetos de la ciencia. Y aun si la expebién en la Crítica de la Razón Pura, la experiencia dejaba de ser traer al principio de la experiencia de las ciencias, y en especial riencia en su singularidad temporal. Dado que Kant quiso exno fueron conscientes de la estructura global de semejante expemás cercano, si no único. Pero los filósofos, y Kant entre ellos, en la vigencia intemporal del conocimiento, así como en la cerque el interés filosófico universal está centrado simultáneamente tea la cuestión de la dignidad de una experiencia pasajera. Y es teza de una experiencia temporal que es percibida como objeto

la pobre experiencia de esa época, la razón del sorprendentemente ínfimo peso específico metafísico, sólo se deja entrever al
comprobar cómo este ruin concepto de experiencia llegó a pesar
en un sentido reductivo sobre el propio pensamiento kantiano.
Se trata de ese estado de cosas frecuentemente recalcado como
de ceguera histórica y religiosa de la Ilustración, sin llegar a reconocer en qué sentido estas características de la Ilustración corresponden igualmente a toda la época moderna.

cer perceptible la ya mencionada experiencia de carácter más eleeliminación de sus reclamaciones, ya que lo que sus coetáneos viduales. La experiencia en tiempos de Kant no requería metade constitución de un concepto de experiencia más elevado, con nueva y más elevada forma futura de experiencia. De esta mateza y justificación del conocimiento, permita la aparición de una y Garve, pero que creó y desarrolló una genial búsqueda de cerexperiencia cuyo aspecto metafísico concurre con Mendelssohn de la convicción de que este sistema, que se encontró con una cuáles deben ser conservados y protegidos, y cuáles desechados o segregar los elementos del pensamiento kantiano para decidir metafísica basada en la tipología kantiana, y a través de ella ha-Se trata, por tanto, de establecer los prolegómenos de una futura reivindicaban de ella sólo era expresión de debilidad e hipocresía. física; las condiciones históricas no hacían más que favorecer la los cuales esta posibilidad puede ser comprobada en casos indisibilidad de la metafísica. Sólo quiso establecer los criterios según riencia de más elevado rango y alcance. Kant jamás negó la pokantiano sea resaltada y elevada para hacer justicia a una expede la inminente filosofía: que una cierta tipología del sistema pensamiento kantiano. Y éste, precisamente, debe ser el objetivo fundamentación teorético-epistemológica, dentro del marco del nera se le plantea a la filosofia contemporánea una exigencia reformulados. Toda exigencia de incorporación a Kant depende fundamental y las condiciones de su cristalización; la propuesta Es de vital importancia para la filosofia venidera reconocer y

Pero la revisión de Kant, aplicada a la filosofía venidera, no debe enfocar solamente aspectos metafísicos y experienciales. Desde el punto de vista metódico, el enfoque, en tanto filosofía propiamente dicha, tendrá que centrarse en el concepto de conocimiento. Los errores decisivos de la enseñanza epistemológica kantiana también se remiten indudablemente a la vacuidad de la experiencia que le es contemporánea. Por lo tanto, la doble

tiano de conocimiento, un Yo corpóreo e individual que recibe nocimiento. No puede ponerse en duda que en el concepto kanperiencia» chata de esos siglos que se infiltró en la teoría del cometafísico en la teoría del conocimiento; un pedazo de esa «exde sí con que construirse. Todo esto no es más que un rudimento minar. Esta naturaleza-sujeto de la consciencia cognitiva, resulta si Kant y los neokantianos superaron la naturaleza-objeto de la de una analogía con lo empírico, y por ello tiene objetos delante naturaleza-sujeto de la conciencia cognitiva, que aún hay que elicosa como origen de las impresiones, no sucede lo mismo con la pirica humana. Ambos problemas están intimamente ligados, y tre conocimiento y una experiencia basada en la consciencia emgar, la superación, igualmente sólo preliminar, de la relación ende todos los intentos de Kant en ese sentido-, y en segundo lución esta que no termina de ser superada definitivamente a pesar dimentarizada. Los principales de entre estos elementos son: en primer lugar, la concepción del conocimiento como relación ensólidos. Las deficiencias respecto a experiencia y metafísica, se cer suficientemente el lugar lógico de la investigación metafísica. sicas, y aquella teoría del conocimiento que aún no logró establetre algunos sujetos y objetos, o algún sujeto y objeto —concepforma de elementos de una metafísica especulativa, es decir, rumanifiestan en el seno mismo de la teoría del conocimiento en tigación de la experiencia basada en principios epistemológicos mino «metafísica de la naturaleza», está en la línea de una inves-Aun así, pareciera que el sentido en el que Kant emplea el térpartir de la cual resultó imposible acceder a las verdades metafiel reconocimiento de la íntima relación entre esa experiencia, a metafísica. El germen histórico de la filosofía venidera radica en elementos metafísicos de la teoría del conocimiento, simultáneaexperiencia. Por ello, es de esperar que toda aniquilación de estos didad a causa de la exclusión del conocimiento del ámbito de la mente reoriente hacia una experiencia más llena de profundidad germen de enfermedad que se declara con toda libertad y profun-En la teoría del conocimiento, cada elemento metafísico es un mitivos de una metafísica estéril que excluyen a todos los otros. campo de la metafísica, por contener ella misma elementos prisu enseñanza. La teoría kantiana del conocimiento no explora el se hace sensible al sentir la falta de radicalidad y consecuencia de concepto de experiencia creado y una nueva noción del mundo. tarea será de integrar en el espacio común de la filosofía, al nuevo La debilidad del concepto kantiano de conocimiento a menudo

otra mitología del conocimiento. Sabemos de la existencia de sublimadamente. Pero esta concepción es mitología, y en lo que sus representaciones, tiene el papel preponderante, aunque sea sus nombres. Sabemos de locos que también se identifican con pueblos primitivos en la llamada etapa preanimística que se respecta a su contenido de verdad, no es más valiosa que toda las impresiones mediante los sentidos y que, en base a ellas forma los objetos de sus percepciones, dejando éstos de ser entes objeidentificaban con animales y plantas sagradas y se adjudicaban cepciones de otros. La representación colectiva de conocimiento que, como mínimo, se consideran capaces de hacer suyas las perse atribuyen las sensaciones de sus cuerpos a sí mismos, sino que tuales y estar a ellos enfrentados. Sabemos de enfermos que no del conocimiento, no pasa de ser mero objeto del conocimiento conciencia, y entendida apenas como especificación sistemática riencia, referida al hombre de cuerpo espiritual individual y a su derna y particularmente estéril en términos religiosos. La expe-«experiencia» kantiana es metafísica o mitología, sólo que mose refiere a las nociones ingenuas de recepción y percepción, la tiana o de la nuestra misma, no deja de ser una mitología como sensible y espiritual, tanto de la época kantiana, de la prekanlos proyectan sobre otros seres o criaturas, y sabemos de videntes cirse otra cosa que entre los distintos tipos de conciencia empídora, es un tipo de conciencia demente. Con esto, no quiere deserta sistemáticamente a la conciencia empírica entre los tipos de verdadero; su rama psicológica. Esta noción de experiencia inlas ejemplificadas más arriba. Desde esta perspectiva, y en lo que cias de valor será uno de los más elevados cometidos de la filoy psicológicas. Establecer el verdadero criterio de dichas diferenrica existen sólo diferencias graduales. Estas diferencias son a la locura. El hombre conocedor, la conciencia empírica conocesofía venidera. A los tipos de conciencia empírica les correslos conocimientos, ya que no de ella tratan las esferas empíricas vez diferencias de valor cuyo criterio no reside en la justeza de de experiencia. Toda experiencia auténtica se basa en una conconciencia empírica, les confiere, respecto a la verdad, el valor de ponde una experiencia que, por el hecho mismo de referirse a la ciencia (trascendental) teórico-cognitiva. Y este término debe salación objetiva entre conciencia empírica y el concepto objetivo fantasías o alucinaciones. Es que resulta imposible trazar una retisfacer una condición: de ser aún utilizable una vez librado de todas las vestiduras del sujeto. La experiencia puramente

cepto ya no señale para nada la relación entre dos entes metafísicos. mordialmente propia del conocimiento, de manera que este condel conocimiento. En otras palabras, habrá que hallar la esfera priconceptos de objeto y sujeto, será el cometido de la futura teoría trar la esfera de neutralidad total del conocimiento respecto a los esencia es que sólo la filosofía puede y debe pensar a Dios. Enconriencia, sino que ésta está basada en el conocimiento puro cuya tablece que ni Dios ni el hombre son objeto o sujeto de la expeexperiencia también abarca la religión, que en tanto verdadera, esmiento, y que aquélla se despliega desde esta última. Esta tura de la experiencia se encuentra en la estructura del conociel lugar lógico de muchos problemas que la fenomenología recientemente replanteó. Lo que sostiene a la filosofía es que la estrucfilosofía, quizá sólo restituible desde la época escolástica. Aquí está del conocimiento puro, continúa siendo un problema central de la cepto de consciencia psicológica respecto al concepto de la esfera ficado emplear la palabra consciencia aquí La posición del conconciencia empírica, lo que plantea la interrogación de si es justitrascendental es de un orden radicalmente distinto que el de toda

de ligar inmediatamente toda la experiencia con el concepto de significación de otras precedentes? Por lo tanto, lo destacable no nocimientos, o por lo menos no para Kant, que de serlo no le reside en el concepto de metafísica o en la ilegitimidad de sus co-Dios a través de las ideas. Por lo tanto, la tarea de la filosofía vehubiera dedicado los Prolegómenos, sino en su poder universal tafísica (por supuesto, no una metafísica en general) con la cepto de experiencia no cabía concebir la posibilidad de una memento del conocimiento, que no fuera que a partir de su concomo problema y para erigir a la experiencia en único fundapudo haber tenido Kant para ver repetidamente a la metafísica gar lógico y la posibilidad lógica de la metafísica. ¿Qué otra razón sobre nuevas condiciones del conocimiento, sería de por sí el luempírica. No variará entonces la convicción, de hecho cobrará riencia ni el conocimiento deben ser deducidos de la consciencia de la experiencia. Este nuevo concepto de la experiencia fundado entre ambos. Es obvio que, de acuerdo con lo dicho, ni la expetodo su sentido, de que las condiciones del conocimiento son las uno de experiencia, conforme a la relación que Kant encontró tablezca un nuevo concepto de conocimiento, sino que también Kant hizo necesaria e instaló como problema radical, no sólo esmático que, una vez purificada, esa teoría del conocimiento que La filosofía venidera deberá asumir como imperativo progra-

nidera es concebible como hallazgo o creación de un concepto de conocimiento que se remita simultáneamente a un concepto de experiencia exclusivamente derivado de la consciencia trascendental, y que permita no sólo una experiencia lógica sino también una religiosa. Ello no infiere el conocimiento de Dios, pero sí posibilitar la experiencia y enseñanza de Dios.

en que todo el contexto ético contenido en el concepto de moafectar las premisas metafísicas fundamentales de Kant. No puede periencia sino también de la libertad. experimentaremos el replanteamiento decisivo, no sólo de la extes mencionada. Con un concepto nuevo de conocimiento pega tan poco como la metalísica en relación a la experiencia anralidad que la Ilustración prestó a Kant y a los kantianos, desllado por los neo-kantianos. Pero también aquí hay que insistir y que por lo tanto, fue, en esos términos, ulteriormente desarroparticular correlación con el concepto mecánico de experiencia, empero, pasarse por alto que el concepto de libertad guarda una cepto ilustrado y relativamente vacío de experiencia, pero sin conducido a un extremo desarrollo del lado mecánico del concepto de experiencia, y es significativo que, por lo pronto, haya tificación neo-kantiana, se produjo una transformación del conen ello reside su verdadero significado. En el contexto de la recdad sistemática pura de la experiencia en la metafísica, es más cias. Hay que encontrar la posibilidad de construir una continuital como aparece en los neo-kantianos, adolece de grandes carendad de la experiencia, su representación como sistema de ciencias, rece en Kant. Sin embargo, y en el mejor interés de la continuiriencia el recurso de referirse a su sentido corriente tal como apaciencia. La posterior teoría del conocimiento le retira a la expeen Kant la tendencia a evitar el desmembramiento y división de cierto sentido la formación del Kant histórico. Sin duda existía gor exclusivo, fiel a la intención de Kant, a pesar de reflejar en toda la experiencia a la meramente científica no fue, con este ride experiencia. No puede ponerse en duda que la reducción de miento trajo aparejada una transformación paralela del concepto la concibe. Semejante transformación del concepto de conocilente a la totalidad de la doctrina de la facultad, tal como Kant cepción y entendimiento -un rudimento metafisico- equivael neo-kantianismo fue la eliminación de la distinción entre confilosófica concreta aquí promulgada. Un problema central para la experiencia de acuerdo a los distintos campos específicos de la El neo-kantianismo deja entrever un indicio de la evolución podrá llevarnos a una cuadrilateralidad de categorías de relación. ble otra relación que no sea la de síntesis. Pero esto dificilmente conceptos conduzca a otro, porque entre tesis y antítesis es posiportancia sistemática que una cierta no-síntesis de un par de pesar de ello, fuera del concepto de síntesis, será de la mayor imrica, la antítesis como hipotética y la síntesis como disyuntiva. A fundada en la determinación de la tesis como relación categósistema kantiano sobre sus predecesores en la historia mundial bre la totalidad del espacio cultural, radica una de las ventajas del luta tricotomía del sistema que extiende su división tripartita sola trilogía de las categorías de relación. Precisamente en la absocubiertas, está decisivamente fundada en el sistema kantiano por implicaciones metalisicas más profundas no han sido aún deslibertad, otra significación. No obstante, esta tricotomía, cuyas a la ética, o si la categoría de causalidad tiene, en relación a la mencionar las dificultades de la tercera, debe seguir refiriéndose pología que se preservaría, es más, que debe a toda costa presertiano es parte de los grandes elementos fundamentales de esa tila investigación sean imprevisibles, la tricotomía del sistema kanes aún desconocido. Por más que los cambios introducidos por diferencie en lo metafísico del de libertad en un sentido que nos de libertad y experiencia, aunque el concepto de experiencia se inevitable, de ningún modo debe desembocar en una confusión doctrina de la experiencia y la de la libertad se hace necesaria e reconstrucción del ámbito de la dialéctica y del pasaje entre la grama de investigación, cabe decir lo siguiente: a pesar de que la que no se trata aquí de demostrar nada sino de discutir un proraría la distinción entre los ámbitos de naturaleza y libertad. Dado experiencia que facilite el lugar lógico de la metafísica, se supevarse. Podrá cuestionarse si la segunda parte del sistema, para no La dialéctica formalista de los sistemas post-kantianos no está Podría entonces pensarse que una vez hallado el concepto de

Pero si hay que conservar la gran tricotomía del enramado de la filosofía mientras las ramas aún estén a prueba de error, no puede decirse lo mismo de todos los esquemas individuales del sistema. Como ya lo iniciara la escuela de Marburg al eliminar la distinción entre lógica trascendental y estética (aunque no es seguro que no debamos recuperar un análogo de esa distinción una vez alcanzado un plano más elevado), la tabla de categorías, todos lo exigen hoy, debe ser completamente revisada. Justo aquí se anuncia la transformación del concepto de conocimiento con la adquisición de un nuevo concepto de experiencia, ya que las

del fondo lógico-trascendental, y al porqué de esta actitud. Está con intensidades muy diferentes a las otorgadas por Kant. Aun error ya no deberá ser atribuido al errar, ni la verdad al recto enarbitraria, y por otra, explotadas unilateralmente por Kant desde desconocido para Kant, se promete un papel importante, en la de la lógica trascendental, la fijación del concepto de identidad además la cuestión de la relación entre el arte y esta tercera parte. riencia científica, las biológicas, que Kant no trató como parte relativas a su tercera parte, es decir, aquellas formas de la expeasí se plantea, en relación a la lógica trascendental, uno de los campos deben orientarse respecto a la doctrina de las categorías capital para una experiencia múltiplemente graduada y no meque el orden categorial y de parentesco resulta de importancia por doquier en la filosofía moderna se anima el conocimiento de naturaleza lógica de lo falso y del error, será presumiblemente oculta sobre el devenir del conocimiento, se suelta el gran proteoría del conocimiento dan la respuesta oculta a la pregunta ceptos fundamentales de la gramática son extraordinarios ejemgorías u otros conceptos de máximo orden filosófico. Los conademás los respectivos conceptos fundamentales, no sólo de la ella. En semejante doctrina de órdenes estaría también incluido de órdenes, sea adjudicándole un lugar en el enramado o bien de examinar si la tabla de categorías ha de conservar su presente dila perspectiva de una experiencia mecánica. Primero habrá que categorías aristotélicas fueron, por una parte establecidas de forma medida en que aun sin aparecer en la tabla de categorías constiy la de la ética con la segunda parte del sistema. En el contexto problemas más grandes del sistema todo, a saber, las cuestiones cánica. El arte, la doctrina del derecho y la historia; éstos y otros necesario encontrar las categorias en la doctrina de los órdenes: tendimiento. Para llevar a cabo también esta investigación de la ser establecida de la misma manera que para lo verdadero. El blema de lo falso o del error, cuya estructura lógica y orden debe la supresión radical de todos aquellos componentes que en la plos de lo anterior. Asimismo, habrá que tener presente que, con la medida en que tengan una conexión inmediata con las catepsicología, las ciencias naturales descriptivas y muchos otros, en mecánica, sino también de la geometría, la ciencia lingüística, la todo aquello que Kant ventilara en la estética trascendental, y mordiales que la anteceden, o que por lo menos están a ligados a por sí constituyendo la trama, basada en conceptos lógicos y privisión y dislocación, y si es posible estructurarla como doctrina

tuirá previsiblemente el concepto trascendental lógico más elevado, y estará quizá capacitado para fundar por sí sólo la esfera del conocimiento más allá de la terminología de sujeto y objeto. Ya en su versión kantiana, la dialéctica trascendental nos orientaba hacia las ideas en que se basa la unidad de la experiencia. Pero para el concepto profundizado de experiencia, la continuidad es lo más imprescindible después de la unidad. Y en las ideas deben evidenciarse los fundamentos de unidad y continuidad de una experiencia metafísica y no meramente vulgar o científica. Deberá comprobarse la convergencia de las ideas hacia el concepto supremo de conocimiento.

teología en caso de contener elementos histórico-filosóficos. ponentes generales, de por sí en teología, o presidiría sobre dicha como doctrina. Tal filosofía se constituiría, a partir de sus comrresponda a una experiencia para la cual el conocimiento sirve a la filosofía venidera con las siguientes palabras: Crear sobre la gró establecer. Y la religión es el de mayor envergadura entre escias, incluidas las matemáticas. El concepto resultante de la reflecuentra su única expresión en el lenguaje y no en fórmulas o núestá para Kant el hecho de que el conocimiento filosófico ensectores de la filosofia de igual extracción que las matemáticas, conciencia de que el conocimiento filosófico es absolutamente base del sistema kantiano un concepto de conocimiento que coámbitos cuyo verdadero ordenamiento sistemático Kant no lorrespondiente concepto de experiencia, que convocará además xión sobre la entidad lingüística del conocimiento creará un coinstancia la supremacía de la filosofía por sobre todas las cienmeros. Y este hecho viene a ser decisivo para afirmar en última determinado y apriorístico, por encima de la conciencia de los diante la referencia del conocimiento al lenguaje, como ya Hacia unilateral matemático-mecánica, sólo puede realizarse meconstitutivos. La gran corrección a emprender sobre la experientos últimos. Ahora podemos, finalmente, formular las exigencias mann lo intentara en tiempos de Kant. Por encima de la deberá definirse como ciencia que busca sus propios principios La filosofía moderna, como otrora sucedió con la kantiana,

La experiencia es la pluralidad unitaria y continua del conoimiento.

# La enseñanza de lo semejante \*

a ser comerciante o maestro, pero también molino de viento y can a las imitaciones que un hombre hace de otro. El niño juega miento del comportamiento mimético? tren. La pregunta que se impone es: ¿de qué le sirve este adiestratiles están repletos de actitudes miméticas sin que éstas se reduztima instancia, su escuela es el juego. En efecto, los juegos infandesde el punto de vista filogenético como ontogenético. En úlciones humanas está exenta del factor determinante jugado por dad de producirlas. Probablemente ninguna de las más altas fungeneran. La naturaleza genera semejanzas; basta pensar en la mila facultad mimética. Pero esta facultad tiene una historia, tanto mica. No obstante, el hombre es quien posee la suprema capacillazgo de afinidades, como la reproducción de procesos que las tores del conocimiento oculto. El premio no será tanto el haimportancia fundamental para el esclarecimiento de amplios sec-La penetración en los dominios de lo «semejante» tiene una

La respuesta presupone un claro conocimiento de la significación filogenética del comportamiento mimético. Y para medirlo, no basta pensar en lo que hoy concebimos como concepto de semejanza. Es sabido que el dominio vital que antaño se rigiera por normas de semejanza, llegó a ser mucho más extenso que en la actualidad. Entre otras muchas nociones, la experiencia de lo semejante a lo largo de la historia dio con el micro y macro-cosmos. Incluso nosotros podemos aún afirmar que los casos en los cuales las similitudes son aparentes en nuestra vida cotidiana, representan un ínfimo porcentaje de los casos determinados por semejanzas inconscientes. Los parecidos conscientemente percibidos, de los rostros, por ejemplo, son comparados

<sup>\*</sup> Lehre vom Ahnlichen, escrito en 1933.

con afinidades inconscientes o totalmente desapercibidas, tal como se compara el imponente bloque sumergido del iceberg con el pequeño pico que se deja ver desde la superficie.

de objetos de carácter mimético han subsistido ahí donde nosogía. Una vez dedicados a la investigación de las antiguas tradiciomación podría, aunque indirectamente, deducirse de la astrolosi se trata de la agonía de la facultad mimética o si tuvo lugar una el mundo antiguo o aun el primitivo. Cabe entonces preguntarse que el mundo tomado en cuenta por el hombre moderno, delaciones estelares como ejemplo. tros somos ya incapaces siquiera de intuirlas. Valgan las constenes, debemos tomar en cuenta qué configuraciones manifiestas transformación. Y la dirección a la que apunta dicha transforpende mucho menos de aquellas correspondencias mágicas que en un progresivo decaimiento de la facultad mimética. Pareciera facultad mimética. Y a primera vista, esta dirección se resumiria trever una dirección unitaria de la evolución histórica de dicha mente para volcarse en otros. Quizá no sea demasiado osado endecreciendo en ciertos campos a lo largo de los siglos, probableguiente la resultante capacidad de reconocimiento mimético, fue man con el pasaje del tiempo. La fuerza mimética, y por consisignificación decisiva sólo cuando se reconoce en ellas el rol prelas fuerzas miméticas como los objetos miméticos se transforresueltas en el contexto humano. Mas no debe olvidarse que tanto facultad mimética, merced a la cual esas correspondencias son ponderantemente estimulador y conjurador de la mencionada Estas correspondencias naturales obtienen, sin embargo, una

Para captar esto, se requiere antes que nada, la capacidad para concebir el horóscopo como unidad originaria, analizada por la interpretación astrológica. (La constelación estelar expresa una unidad característica, por lo que la índole de los planetas individuales se reconoce de acuerdo a sus respectivos efectos sobre la constelación.) Básicamente, hay que asumir que los fenómenos celestes ofrecieron modelos imitables a nuestros predecesores, tanto individuos como colectividades. Y esta imitabilidad contenía las instrucciones de manipulación de un tipo de afinidad dada. La única instancia que concede un carácter experiencial a la astrología se entrevé precisamente en estas imitaciones producidas por los hombres, o mejor dicho por su facultad mimética. Pero si el genio mimético fue una fuerza determinante en la vida de los antiguos, no hay más remedio que atribuirle al recién nacido la plena posesión de ese don, y por sobre todas las cosas,

su consumada integración en la figuración del ser cósmico.

Pero el instante decisivo de este nacimiento es un Nu. Esto desvía la mirada hacia otra particularidad del ámbito de lo afín. La percepción de lo similar está siempre ligada a un reconocimiento centelleante. Se esfuma para ser quizá luego recuperada, pero no se deja fijar como sucede con otras percepciones. Se ofrece tan fugaz y pasajeramente a la mirada como las propias constelaciones. Pareciera ser que la percepción de la semejanza está amarrada a un momento del tiempo. Es como la llegada imprevista del tercero, el astrólogo, a la conjunción de dos astros que busca ser aprehendida en un instante. De no ser así el astrólogo vería frustrados sus esfuerzos y de nada serviría la máxima exactitud de sus instrumentos de observación.

La alusión a la astrología podría ser suficiente para facilitar la comprensión del concepto de semejanza extra sensible. Es obvio que se trata de un concepto relativo: indica que entre nuestras percepciones ya no poseemos aquello que permitiera en el pasado hablar de una afinidad entre constelaciones estelares y un hombre. Poseemos, no obstante, un canon que permite echar luz sobre la oscura morada de la semejanza extra sensorial. Y este canon es el lenguaje.

Desde hace mucho se le reconoce a la facultad mimética un cierto influjo sobre el lenguaje. Esto se hizo, empero, sin mayor fundamento, sin pensar seriamente en su significación y aún menos en la historia de la facultad mimética. Tales consideraciones quedaron ante todo estrechamente ligadas al ámbito más corriente, sensorial, de lo parecido. Con todo, el comportamiento imitador encontró desde siempre su lugar onomatopoético en el proceso de formación del lenguaje. Ahora bien, si el lenguaje no es, como resulta evidente para el entendido, un sistema convenido de signos, entonces todo intento de acercercamiento necesariamente nos remitirá a un pensamiento afín al de las más crudas y primitivas formas de interpretación onomatopoéticas. Queda por dilucidarse si una versión desarrollada y más precisa de dicho entendimiento es adaptable.

En otras palabras, ¿tiene acaso sentido la frase de Leonhard en su sugestivo texto «La palabra», al afirmar que «toda palabra—y la totalidad del lenguaje— es onomatopoética»? La llave que hace transparente esta tesis se esconde en el concepto de semejanza extra sensorial. Si ordenamos palabras de lenguas diversas con idéntico significado, colocando en su centro lo que significan, podría investigarse de qué manera todas se asemejan a aque-

llo significado aunque a menudo nada las asemeja entre sí. Dicha concepción está por supuesto estrechamente emparentada con las teorías místicas y religiosas del lenguaje, sin por ello ser ajenas a la filología empírica. Es sabido además que las concepciones místicas del lenguaje no se contentan adoptando una postura sobre la palabra hablada, ocupándose igualmente de la palabra escrita. Y es digno de atención que al hacerlo, aclaran mejor la naturaleza de la semejanza extra sensorial gracias a la relación existente entre imagen escrita de palabras o letras con lo significado o lo que se deja nombrar, en comparación con los resultados del análisis fonético del lenguaje. Por lo tanto, la semejanza extra sensorial funda una trama, no tanto entre lo hablado y lo aludido, sino más bien entre lo escrito y lo aludido, como asimismo, entre lo hablado y lo escrito, y siempre de una manera completamente nueva, original e ineludible.

La más importante de estas tramas sería la última mencionada; la que se teje entre lo escrito y lo hablado, ya que es aquí donde la semejanza es menos sensible y a la vez más reciente. El intento de presentar su naturaleza propia no puede cristalizar sin echar un vistazo a la historia de su constitución, a pesar de estar hasta hoy cubierta por un impenetrable velo de oscuridad. La más flamante grafología nos ha enseñado a reconocer imágenes en los caracteres escritos, cuadros enigmáticos en los que se esconde el inconsciente del que escribe. Hay que suponer que la facultad mimética expresada en la actividad del que escribe, tuvo en los tiempos remotos cuando se gestó la escritura, una mayor significación. La escritura se convirtió, junto al lenguaje, en un archivo de semejanzas extra sensoriales, de correspondencias no sensibles.

Este aspecto mágico, digámoslo así, del lenguaje y de la escritura está relacionado a su otro aspecto: el semiótico. Todo lo que es mimético en el lenguaje es sobre todo una intención consolidada que sólo puede aparecer sobre algo ajeno: el fondo semiótico, comunicativo del lenguaje. De ahí que el texto literal de la escritura es el fondo exclusivo sobre el que puede formarse el cuadro enigmático. Y similarmente, el contexto de sentido contenido en la fonética de la frase, constituye el fondo desde donde, con un «Nu», se manifiesta la semejanza extra sensorial como un relámpago, a partir de un sonido. Dado que dicha semejanza extra sensorial hace sentir su efecto sobre toda lectura, se abre, en este profundo estrato, el acceso a la notable ambivalencia de la palabra lectura, en su significado tanto profano como mágico. El

alumno lee el abecedario mientras que el astrólogo lee el futuro en las estrellas. En el primer caso la lectura no acaba de desplegarse en sus dos componentes. Pero en el segundo, se hace patente el desdoblamiento en ambas capas: el astrólogo lee la constelación estelar en el cielo y, simultáneamente, en ella lee el futuro o el destino.

sustancias y aromas finísimos y fugaces. En otras palabras: en el ritu del vidente o sacerdote, sino mutuamente en sus esencias, se manifiestan y enfrentan directamente como antes en el espíel extremo de expresarse como médium en el que las cosas ya no cidades de memoria por lo afín se conjugaron sin pérdida. Hasta cación de la facultad mimética: un médium en el cual las capaen el más completo archivo de semejanzas extra sensoriales. critura a lo largo de miles de años de evolución, para convertirse que enlazó con las runas, esa otra forma de leer, no será dispaconformaba la lectura por antonomasia en los albores del tiempo, talaron en el lenguaje y la escritura. transcurso de la historia, las arcaicas fuerzas de la videncia se ins-Desde esta perspectiva el lenguaje se erige en la más elevada aplidamento de la clarividencia, se inserta en el lenguaje y en la esratado asumir que la facultad mimética, que fuera antaño el fun-Ya que esta lectura de las estrellas, entrañas o coincidencias

El ritmo de velocidad de lectura o de escritura prácticamente indisolubles del mencionado proceso, sería entonces igual al esfuerzo invertido en aplicar el talento, ese espíritu mimético, sobre el lapso de tiempo en que las afinidades relampaguean fugazmente y vuelven a sumergirse en el flujo de las cosas. Es así que aun el leer profano, para no quedarse sin comprensión, nos transmite esta instrucción mágica: se requiere un ritmo necesario o, más bien, un instante crítico, que el lector debe tener a toda costa presente para no quedarse con las manos vacías.

ción no podrá regirse por la manera en que el creador realizó su que Goethe llamó contenido \*\*. Es preciso analizar la tarea poéción que requiere algunas observaciones previas con respecto al ensayará un comentario estético de dos creaciones líricas, intenpoema. Y dicha esfera es, a la vez producto y objeto de la invespecial y singular que alberga a la tarea y es prerrequisito del prerrequisito, como razón última accesible al análisis. Se prescinde testimonio. Y aquí habrá que comprender dicha tarea, dicho estructura espiritual y concreta del mundo al que la poesía sirve asimismo, entenderse como prerrequisito de la creación, como cance. Tal es así que la tarea se deriva del poema mismo, y debe, tarea, sino que estará más bien determinada por su rigor y altica como prerrequisito de la evaluación del poema. Tal evaluamétodo. Se llamará la atención sobre la forma interior, aquello dramáticas clásicas. Fuera de éstas el interés suscitado tendió a a la indagación de los géneros individuales del arte poético, y con explicación, en la estética del arte poético. Esta ciencia, entenla concepción del mundo del creador. Sólo se tratará la esfera esdirá de los antecedentes de la creación lírica, de la persona o de favorecer al análisis filológico por encima del estético. Aquí se comentarios se han centrado casi exclusivamente en las obras dida como estética pura, ha asignado sus fuerzas más respetables mayor asiduidad entre todos ellos, a la tragedia. No obstante, los El objeto del presente examen no puede inscribirse, sin más

<sup>\*</sup> Zwei Gedichte von Friederich Hölderlin, escrito en 1914-15 y publicado póstumamente.

<sup>\*\*</sup> En alemán «Gehalt»: contenido o bagaje significativo que desborda la forma de su recipiente, distinto de «Inhalt», contenido material o argumental (N. del T.)

tigación. De por sí deja de ser comparable al poema mismo. Es, en realidad, lo único constatable de la investigación. Esta esfera, que adopta una figura particular para cada composición poética, debe señalarse como lo poetizado. En ella puede circunscribirse el ámbito específico que contiene la verdad de la composición. Esta «verdad», tan insistentemente reivindicada en sus obras por los artistas más rigurosos, debe entenderse como la objetividad de su creación, como la culminación de la antedicha tarea artística. «Toda obra de arte tiene un ideal a priori, una intrínseca necesidad de estar presente.» (Novalis) Lo poetizado es, en su forma general, la unidad sintética del orden espiritual y concreto. Esta unidad cobra su figura particular en tanto forma interior de la creación particular.

asociación. Es así que la comprensión de la construcción de poema consiste en aprehender su creciente y rigurosa determila función presupone empero, la diversidad de posibilidades de puede ser concebible unitariamente como tal. La inspección de cia actual de todas las definiciones determinantes del poema, nalidad de los otros elementos. Es que sólo a través de la existenminaciones, para permitir que los engranajes revelen la funciopoema, y no puede constituirse de no prescindir de ciertas deterun relajamiento de la conexión funcional fija que reina en el tivamente presentes en el poema, y otras más. Lo poetizado es sino por la existencia potencial de todas aquellas que están efecmasia. Y ello, exclusivamente a través de su mayor determinade su objetivo y no como característica axiomática por antonobilidad: no mediante una falta cuantitativa de determinaciones, se distingue por su carácter de concepto límite, como concepto acuerdo a la ley fundamental del organismo artístico. Del poema características más esenciales. El mismo está constituido de lo poetizado comparte entonces con el poema mismo, una de las concepto de material-forma. En la unidad de forma y material, Además no es éste el sitio para emprender una crítica teórica del birse, no teóricamente, sino en la individualidad de cada caso. trata de lo poetizado en poemas individuales, ello puede percinexión inmanente y necesaria. A continuación, y dado que se material en sí mismo. En lugar de separarlas, traduce en sí su comente como categoría de investigación estética del esquema material-forma, en que garantiza la unidad fundamental de forma y ción al concepto de poesía. Lo poetizado se distingue decisivapuntos de vista. Es ante nada un concepto límite en contraposi-El concepto de lo poetizado es un concepto límite desde dos

nación. Para guiarnos hacia esa extrema determinación del poema, lo poetizado no tiene más remedio que prescindir de ciertas determinaciones.

naturales, o bien a artificios desnaturalizados y ajenos al arte. La dicha asociatividad, dando lugar a burdos y amables productos blanda sobreextensión de los sentidos, debilita progresivamente esos elementos (que por aproximación llamamos míticos) por una progresiva sustitución de la asociatividad y grandeza interior de de sus elementos. Y ambos rasgos son inseparables. Es que la apreciación de la poesía, en términos de asociatividad y grandeza Hölderlin expone la manera en que lo poetizado posibilita la pera que descubramos en las obras. El significativo ejemplo de de la vida», «calidez de corazón» y «sensibilidad», y que se esmamarrachos, a los que se atribuye un «sentimiento inmediato dencia como ignorante y chapucero. Estamos habituados a tales transferir la unidad vital en unidad artística, más se pone en evimas, no obstante, cuanto más incambiada intenta el poeta zado. Dícese que en general, la vida es lo poetizado de los poenen que ver con una esfera emparentada con el mito: lo poetimás espectaculares, desde el punto de vista de su veracidad, tieprecisamente al sentimiento inmediato de la vida, en tanto los los conceptos de mito. Los logros más pobres del arte se refieren están prefabricadas. Quizá la mejor aproximación a ellas esté en transición entre esas dos unidades funcionales, sea concebible, no el arte. Las categorías que hacen que esta esfera, la que indica la ción vital del artista, sino en un contexto vital determinado por la tarea por su solución. El fundamento no radica en la disposipoema. En ella la vida se determina mediante el poema, así como como transición que va de la unidad funcional de la vida a la del extrema unidad funcional. Lo poetizado se muestra entonces. rea es, para el artista, siempre la vida. En ella reside la segunda y y solución sólo son separables en abstracto.) Dicha noción de tarepresentada por el poema mismo. (No debe olvidarse que tarea cional implica la idea de tarea que se corresponde con la solución de límite o frontera entre dos conceptos. Y esta otra unidad funcomo todo concepto límite, sólo lo es en la medida en que sirve concepto límite en contraposición a otra unidad funcional, y ción a ella, en forma de determinación límite. Pero es a la vez un piritual descrita del poema, lo poetizado se manifiesta en oposipronto se vuelque el análisis del poema en la vida misma en cavida es el más remoto fundamento de lo poetizado. Cuanto más A través de la relación con la unidad funcional concreta y es-

a lo puramente metódico, relegada a ser una meta ideal. La poetización pura dejaría de ser un concepto límite: sería vida o tización pura, la tarea pura, queda después de lo dicho, referida ticular, como el a priori del poema. La determinación de la poefunciones, y se la identifica, a través de su respectiva figura parideas y de la sensibilidad, aparecen como conceptos fundamenartística. La ley según la cual todos los elementos concretos de las prerrequisito del poema, como su forma interior, como tarea representa una esfera de relación entre obra de arte y vida, cuyas la ley de identidad. Así queda indicada la unidad sintética de las tales de las funciones esenciales, primarias e infinitas, se llamará unidades no son aprehensibles. Lo poetizado se mostrará como tos sino de relaciones, a la manera del poema, que en sí mismo esta comprobación deberá dejar claro que no se trata de elemenespirituales referidos a ejemplos individuales. Pero, justamente, comprobar la intensidad de asociación de elementos concretos y existen en la interioridad de lo poetizado. Más bien se tratará de probación de lo que llamamos elementos últimos. Estos no crito entre dos límites. No podrá, por tanto, dedicarse a la comtir de la naturaleza descrita de lo poetizado, como ámbito insde la unidad generada por el enfrentamiento violento de elemencarente de forma e insignificante será, en un sentido estricto, la y a la construcción de un mundo espiritual, tanto más material, más propia de la vida. El método genera su representación a partos míticos contradictorios, unidad característica de la expresión poesía. En el curso del análisis no nos ocuparemos del mito, sino lidad de poetizado, antes de llegar a la figuración de lo concreto

Antes de comprobar la eficacia de este método una vez aplicado a la estética lírica en general, y quizá sobre algún campo más lejano, no podrá consentirse su ampliación. Ante nada habrá que precisar con claridad el a priori de poemas individuales e interrogarse sobre qué es un poema u otras formas de composición. Con mayor precisión se mostrará que, aun cuando no sea posible demostrar un juicio referido a la composición lírica, es, sin embargo, posible fundamentarlo.

Dos poemas de Hölderlin, «El arrojo del poeta» (*Dichfermot*) y «Disparate» (*Blödigkeit*), producto, respectivamente, del período maduro y tardío de su obra, serán examinados de acuerdo al mencionado método que irá transparentándose a medida que avancemos en la comparación. Existe entre ambos poemas un cierto parentesco, por lo que podríamos considerarlos versiones

diferentes de un mismo poema. Una versión intermedia [segunda versión de «El arrojo del poeta»] queda fuera de la discusión por considerarla menos significativa.

sienta emparentado con ellos, no se deja sentir en el poema. Nos del parentesco con los vivos. Merced a este parentesco el poeta el perfil del poeta, apenas inferior al del dios, en lugar de delidestino que se cumple, primero como reflexión en un espejo, en mida se eleva inicialmente la voz en un canto dedicado a un cosquiera un reflejo de la legitimidad de ese mundo del poeta. Tique recurrir aquí a la más extrema atención para percibir siexistencia en ese mundo significaría el arrojo del poeta. Habría desde el que tendría que surgir el mundo de la muerte poética; la que le concede valor ante esa muerte. Y esa muerte es el centro el objeto del poema: la muerte del poeta. El poeta canta a la fuente del ἀνάγκη. Para Hölderlin en la primera versión, un destino es la unidad interior de Dios y destino que plantea, por el imperio en la medida de su asociatividad. El mito puede reconocerse por considerable indeterminación de los elementos concretos y exconsta que esta actitud es una de las más consoladoras para los afinidad popular al ánimo del poeta? El derecho profundo que puede aspirar a estar en armonía con su destino. ¿Qué aporta la menos frecuente, para fundamentar el ánimo del poeta. Se trata mitarlo. Parecería que existe aún otra forma, un orden ajeno y la muerte del poeta. Una belleza de fuente desconocida, disuelve tología. El dios del sol es el ancestro del poeta, y su muerte es el hundimiento. El mito se construye sobre todo a partir de la mimos, para el cual la muerte del poeta significa también su propio plagado de mitología. Pero lo mitológico se expresa ante nada hibe una desconexión de unidades. El mito del poema está aún débil, cuando nombrada, sin potencia o grandeza. El poema haen sí mismo, el del valor del poeta. Pero el canto, lo interior y samente, el poeta se aferra con toda su fuerza a ordenamientos tanto los vivos no hayan fundado orden espiritual alguno. Curiomás razón, el odi profanum? Esto puede y debe preguntarse en miento de la vida poética. ¿Por qué no celebrará el poeta, y con fundamentada para nosotros, como para servir de condicionadad natural con la totalidad del pueblo, no está suficientemente poetas y particularmente cara a Hölderlin. Aun así, dicha afinijustifique que el poeta se apoye en su pueblo, el de los vivos, y se propio del poeta, la fuente más significativa de su virtud, aparece de mundo ajenos, pueblo y Dios, para constituir el suyo propio El estudio de la primera versión arroja como resultado una

que de ello deriva la asociación sentimental de sus elementos begas. Es necesario ser plenamente conscientes de que el senticonformadas en toda su intensidad, ni son auténticamente griegestado cuya ley mítica sería la muerte. Lo que muere bellaanalogía del poeta, todo ello no surge del centro de un mundo y esa individuación del dios, cuyo destino mítico sólo sirve como talmente, la bella irrupción del canto con la alegría de los dioses, amenaza a todo el poema. La belleza que enlaza, casi sentimentivo, que con tanta fuerza se vuelve contra ese helenismo penoso, de su forma. Esa misma indeterminación del principio formay el tiempo de esta muerte no se han unificado aún en el espíritu emerge de un contexto limpiamente conformado. La muerte tampoco juega la naturaleza idílica su papel tan especial frente a dente es la innecesaria duplicidad de todos los elementos. Ni a este poema. En la figura del muriente dios del sol, lo más evitribuyen, como vemos, a echar un cimiento fundamental evidente tadas. También los «cantores del pueblo» y el «afecto», no conderlin tardío— perfeccionó, pero que aquí aparecen muy debilide hombres/ alegró al corazón...»] Estas palabras dan fe de una composición literaria griega no se desenvuelve aquí limpiay la mitología griega lo domina. Pero el principio específico de bita el mundo griego, una belleza aproximada a la griega lo anima rodeada por una peculiar falta de claridad. Nos indica un enturextraña constancia la propia construcción lingüística del título aun sublime, entendida como hecho fundamental. De ello deja ocultando la reflexión, determinado por la vida, amable quizá y llamente desmembrados. Este mundo de Hölderlin está aún, poco convencional sentimiento de base de esta composición, y miento de la vida, una vida desplegada e indeterminada, es el no tico, con la unidad de espacio-tiempo en que viven, no están tituido. Las relaciones de dioses y hombres con el mundo poémente con el crepúsculo, es apenas un mundo débilmente consheroica, en la belleza indeterminada de la naturaleza. El espacio profundo compromiso; es un extinguirse de la entidad plástica y misma no es, como se entenderá más adelante, una figura de nera, no llega a ser figura integra. La noción de muerte tampoco la figura del dios. La belleza, para decir lo anterior de otra maveneración de las formas poéticas que Píndaro -y luego el Höllibre hálito, piadoso en la pena y en la felicidad/ nuestra melodía mente. «Desde que el canto en labios mortales/ se desplegara con En efecto, la virtud que se añade al nombre de su depositario está biamiento de la pureza de dicha virtud por su excesiva cercanía

a la vida. (Compárese a la construcción: fidelidad femenina.) El final propicia con toda seriedad un tañido ajeno que hace eco sobre la cadena de imágenes. «Y jamás al espíritu ha faltado razón»; esta potente admonición emanada del arrojo, aparece aquí aislada. Sólo la grandeza de una imagen la sostiene desde una estrofa anterior, «a nosotros sostiene... /encaramados sobre dorados/ andadores, como niños.»/ La íntima relación del dios con los hombres es forzada por una gran imagen con ritmo tieso. Pero su aislamiento no contribuye a dilucidar el fundamento de esos poderes enlazados, y por ello se pierde. La propia violencia de la transformación demuestra con toda claridad que la ley poética no alcanza aún su culminación en este mundo de Hölderlin.

contraste a ello, en la segunda versión del poema hace aparición al centro de asociación. Ya se habló de la mutua, e indetermixiones para ganar perspectiva del ensamblaje. Hay que comparar aisladas y acontecimientos inconexos, aparece ahora un orden ciega al anterior intento. Allí donde no había más que formas gible de vida, un concepto de vida amitológico y carente de desavanza, necesariamente, de verso en verso. Una noción inintelirara vez será evocado aquí, en el medio del poema, para oponerseres humanos y a los celestiales. El orden de hombres y dioses a continuación se dice que el canto guía de igual manera a los además la necesidad misma de comparación entre ellos, porque res humanos, así como también a los seres celestiales. Se descarta «recogimiento», se dice que «celestialmente igual» guía a los secarta la fácil subordinación a la mitología. Del canto, que lleva al vivos están férreamente asociados al destino del poeta. Se desla potente vinculación de las esferas individuales. Los dioses y los nada, vinculación de pueblo y dios, así como con el poeta. En de los contextos de figuración, para poder acercarse lentamente la edificación poética de ambas versiones desde el punto de vista Ya de partida, nuestro método exige tomar en cuenta las conemás, una posibilidad de comprensión al activar los sentimientos. inescrutabilidad de sus relaciones sólo parece ofrecer a los deganar acceso a este mundo completamente unitario y único. La espiritual y concreto, el nuevo cosmos del poeta. Es muy dificil tino derivado de una esfera insignificante, sirvió como premisa voluciona las estructuras y cómo desde un centro, la figuración antedicho mundo poético, muestra cómo la profundización renas sugiere. Muestra el significado del contexto más íntimo del los entre sí. Una parte se iguala con la otra. (A la manera de los La última versión evidencia todo aquello que la anterior ape-

orden sensible de su mundo. Sólo al final, el origen de estas fique ambos tienen, tanto para el destino del poeta como para el guras poéticas -de dioses y vivientes- se basa en el significado en la triple división, por la que el príncipe reivindica aún su lugar el medio del poema, seres humanos, celestiales y príncipes, sicentro de todas las relaciones poéticas, dará lugar a la identidad conocerá la consumada presencia de la ley. Finalmente, en el sustraerse, libre de referencias, de la intensidad, que puede sendespliega el poema. La ley según la cual todas las entidades de lo está en función de una cadena infinita de series, sobre las que se tima versión cimienta la destacada aparición de la ley fundamende construcción de ese mundo poético, comienza ahora, ajena y poético. La ley que se insinuó como condición formal y general de figuras, normalmente percibidos aisladamente, en el cosmos dos en forma de dioses y vivos. Es decir, la vida plena de mundos la variación de dimensiones de dicho mundo y destino, expresade todas las relaciones. Lo que ya antes era visible, no es más que guras, tal como lo concibió Hölderlin, se mostrará como sostén junto a seres celestiales y humanos. Este nuevo orden de las fipor un canon de figuras totalmente distinto, se hace meridiano mencionado no es el decisivo, y de que el poema está atravesado mejor ilustración de que el orden mitológico anteriormente multáneamente caídos de sus viejos rangos, se alinean juntos. La canto, «a los príncipes/ coro de los géneros». Por lo que aquí, en esa figura se eleva nuevamente hacia lo celestial, a llamada del ras de vivos y celestiales, como Hölderlin tiende a llamarlas. Y den: la reconciliación, muy alejada de lo mitológico, de las esfeidéntico a la vida. Sólo resta nombrar la figura presente de tal orgradas en un concepto espiritual primario, lo poetizado, que es la compenetración espacial y temporal de todas las formas intede las formas concretas y espirituales bajo, y en conjunción con, dividuales, en la forma interna de las estrofas e imágenes, se retirse, del orden del mundo. En cada una de las construcciones innitas funciones, es la ley de identidad. Ningún elemento puede poetizado se dejan ver, en principio, como unidades de las infirelaciones, en las que la identidad de las entidades individuales más aprehensibles por separado, que son más bien junturas de por sí en apretada compenetración, que sus elementos no son jaidentidad enuncia que todas las unidades del poema aparecen de tal de lo poetizado, origen de legitimidad. Dicha ley de la librio, elevados sobre el sostén común.) La consumación de la úlplatillos de la balanza: se las deja en su posición de opuesto equi-

potente, a desplegarse. Todas las figuras, en el contexto del destino poético, ganan una identidad que conjugan con las otras para concretarse en evidencias. Pero por majestuosas que parezcan, a la postre dependen de la legitimidad del canto. La progresiva determinación de figuras que además resultan amplificadas, se percibe con mayor claridad en los cambios introducidos respecto a la primera versión. La concentración de fuerza poética, crea por doquier espacios, y la comparación rigurosa será el fondo unitario que permitirá reconocer hasta las menores divergencias. Con ello tendrá que salir a relucir lo más importante de la intención interior, apenas sugerida en la primera versión. La vida en el canto, en el inmutable destino poético, es la ley del mundo de Hölderlin; eso podemos concluir del contexto de sus figuras.

convierte en postulación en la segunda («No se posa acaso...?») nal «¿No te nutre, acaso, la propia parca en su servicio, a ti?») se si sólo reconociéramos cómo la dependencia en la versión origiorigen de esa determinación de la multitud a través de la figura simple ser conocido, de un conocer a los muchos. La cuestión del conoces acaso a muchos vivos?» ¿Qué función tiene el verso iniconsuma una sucesión muy ordenada, aunque oculta, de dimenno agota aquí sus consecuencias. El sustento en la mitología dela parca griega, conceden nobleza al poeta. «¿No se posa acaso tu con un aire ajeno, como oriental, y a la vez más primordial que de Hölderlin, se dicen las siguientes palabras que, nuevamente va a continuación. Desde muy, pero muy por encima del cosmos del genio o ángel, a quien le es conocida, lleva a asociar lo que cial de la primera versión? El parentesco del poeta con todos los espaciosidad que recuerda al Oriente, se oye el llamado: «¿No como aún veremos, se extiende el destino. En lo alto, o en una derlin, la extensión del espacio, el plan desdoblado, en el que, siones. Los seres vivos son claramente, en este mundo de Hölpatente al movernos por el poema desde la estrofa central. Se dos e influyentes ordenamientos de dioses y mortales. Ello se hace Similarmente el «emparentado» de la primera versión se amplía dencia mitológica a una más sobria, representada por el andar; o ficie, si sólo percibiéramos una transformación que va de la evibilita el contexto del propio mito. Nos quedaríamos en la supermación del comienzo del poema tiene para el sentido de arrojo, pie, como sobre alfombras?» La significación que esta transforvivos se evocaba como origen del arrojo. Y no trascendía de un El poema está transitado, a ritmos contrapuestos, por eleva-

que es de donde fluía la anterior dependencia. Pero el carácter cisiva es la transposición de esta actividad, a su vez a lo mítico, tencia del pueblo da testimonio de su proximidad al poeta. Las queda eternamente preservado, a la vez que los preserva, la exisse inscriben en órdenes determinados por el destino, y que en ellos contenida en ella misma. Así como todas las actividades del poeta de acuerdo al destino, o mejor dicho, que su consumación está mítico de esta actividad se fundamenta en que ella misma ocurre en «conocido»: una dependencia se convierte en actividad. Dedencia la identidad de determinante y determinado. En esta unidos en una identidad del determinante con lo determinado que ción, contenida en el orden conceptual del mundo de Hölderlin. de sus imágenes, presupone necesariamente la verdad de la situaposibilidades del segundo verso con la impresionante elasticidad un plano para un sistema espiritual), debe recordarse su papel de como, respecto a la imagen de la alfombra (dado que se establece está determinada en el espacio, y sólo en él es determinante. Así espacio, la propia determinación es inmanente. La situación sólo la identidad de situación y situado. Para lo determinante en el dad, la situación es expresión; el espacio debe entenderse como tua. Lo decisivo para el principio espacial es que consuma en evimisma sino la idéntica; en ella prevalecen como identidad mules es común. En ambos ordenamientos tal identidad no es la Los ordenamientos espaciales y espirituales se muestran asociadadero del pisar, en la intensa actividad del andar, como forma tuación, haciéndola absoluta), así también habita el orden vermodelo, y pensar en la arbitrariedad espiritual de los ornamentos enlaza a los vivos con el poeta. En el mismo sentido se commacenan de forma especial e interiorizada. La existencia temlos vivos. En ellos, todos los elementos del destino poético se alque comparten, estos órdenes espirituales y sensibles generan a el ámbito de lo verdadero. En el seno del concepto fundamental la vez fija cada uno de los arbitrarios pasos, necesariamente, en plástica y temporal. Este ámbito espiritual puede pisarse, pero a (y que el ornamento fija una verdadera determinación de la sineral, de la lírica, estas palabras alcanzan un sentido evidente en poral en la extensión infinita, es decir, la verdad de la situación, prueba la asociación de elementos constitutivos de la relación pueblo-poeta, explícita en la última estrofa. «Buenos somos también, y destinados \* uno a algo.» De acuerdo a una ley, quizá ge-

ciación de destino de los vivos con el poeta. «Todo lo que sucede la noción de vida de la primera versión, deja paso a una asoaleja en ella a la deriva. La ubicación del pueblo en el contexto con vigorosa libertad: el poeta irrumpe, «pisa en» la vida, no se en esta nueva versión, sino objeto de un movimiento realizado side en este caso fuera de la existencia poética, ya no es premisa mío, pisa ya/ decidido en la vida sin inquietud!.» La «vida» re-Una noción diferente de vida lo concierne: «¡Pues bien, genio esencialmente más determinado que aquél de la primera versión. inmensa figura de su poeta sacralizado. Este pueblo es distinto y personalizado, el pueblo, como alisado alrededor de la plana e rado, si se nos permite, a mosaicos bizantinos, se presenta, despueblo con su cantante, inscritos en el destino poético. Compamerso totalmente en el círculo del canto; una allanada unidad del es nuevamente el fin, y con él el pueblo desde donde canta, inpalabras es el rechazo del genio y de su dominio. Es que el poeta con la misma fuerza en dicho orden. Lo más apreciable de estas mítico. En esta maniobra, tanto pueblo como poeta se integran de una noción de «vida» neutral, en componentes de un orden de poetizar es la progresiva transformación de figuras derivadas del pueblo» a «lenguas del pueblo». El prerrequisito de esta forma pueblo, como símbolo del canto, colma el cosmos de Hölderlin. como se verá luego, ese destino es el canto. Por consiguiente, el y la escritura de la infinita extensión del destino del poeta. Y algo», relativamente a la entidad del poeta. El pueblo es el signo a su vez, se determinan en sus respectivas existencias, «uno a poeta encuentra su determinación en los vivos, en tanto los vivos determinador y determinado, centro y extensión. La actividad del lo «destinado»; dejando claro que la identidad se constituye por de límite a su existencia, para los vivos hace su aparición como el destino se revela como lo más íntimo del cantante, en forma la vida en su forma más concreta. De la misma manera en que el interior del verso, emerge una figura prácticamente nueva de xima abstracción, es sorprendente la manera en que aquí, desde algo». Considerando que el pueblo aparece en un plano de máde la identidad de órdenes, nuevamente en la finalidad: «uno a den espacial de la acción, se repite también la idoneidad perfecta como determinante y determinado entre los vivos. Así como el dos órdenes en el doble sentido de «destinado». El poeta aparece el poema, sin sacrificar lo transmitido. Así pueden introducirse Lo mismo se desprende de la transformación que va de «poetas participio «destinado» agrega una determinación temporal al or-

<sup>\*</sup> Geschickt en el original: destinado y enviado (N. del T.)

situación. Tales disonancias engendran, dentro del ensamblaje alfombra conjuró lo susceptible de ser pisado, como relación la rima. Así fue cómo la disonancia de las imágenes de verdad y mente extendido, correspondiente a las infinitas posibilidades de sensible y fonética del orden temporal que habita en el interior eco más lejano es fonético, tiene como función la articulación alegría (no con ella). Es más, esa disonancia de imagen, y cuyo poético, la relación completamente espacial de la identidad temocasión, como identidad espiritual-temporal (la verdad) para la unificadora de los órdenes, a semejanza de lo que significara la de la alegría, todo ello en la cadena de un acontecer infinitala relación con un genio), así también la rima es una relación de conoció lo situado como una relación que expresa un genio (no «tú» acumulado y espacial. De la misma manera en que se reque ver con rimado con alegría, como el «situado para ti» con un sustanciales. Lo nombrado no son las palabras que riman ellas estructura de la unidad que se manifiesta como media duplicique escoge, a él le corresponde el lote, y el bueno por añadidura. mismas. Por supuesto que «rimado con alegría» tiene tan poco dad. La identidad como ley aparece en términos funcionales, no determinante y determinado se da en la rima, a semejanza de la sensible del sonido como base. También aquí la identidad entre tino. La construcción «rimado con alegría seas», fija el orden Los vivos son el objeto de la identidad de relación de poeta y desreza: «¡Alégrate!, has escogido el lote bueno». La referencia es al dero es accesible a su paso. Un comienzo de poema de Hölderlin es a la vez lo situado por el poeta, en la medida en que lo verdanuevo de la legitimidad del buen mundo, en donde la situación cirse la extensión espacial en el sentido ya estudiado. Se trata de la actualidad de la ocasión, de la «situación». Vuelve a produde «genio», en que el «sea» retórico de la estrofa se disuelve ante parte, vuelve a remitirse al centro, indica de por sí una posición poema, más bien está mediada por el genio. «Situado» por su trascendental y autónoma que no se entiende desde el centro del dito» es una imagen de proyección mitológica convencional mitológico, un proceso que rige todo el reajuste interno. «Bendito». En esta ocasión se asiste nuevamente a un abandono de lo diere, ¡que sea situado \* para til» La versión anterior reza «ben-

entiende ahora, que los versos siguientes ilustren cómo mortales ción sensible-espiritual de la vida poética. destino en el pueblo, deviene una evidencia que la torna en funaquella anterior que apenas si intuía una remota significación de un pueblo deleitado por el canto, emparentado al poeta, y del versión original de Hölderlin otorgaba al pueblo. Se hablaba de netración, es preciso cotejarlos con el grado de figuración que la pliendo un destino poético. Para comprenderlos en su compey seres celestiales se juntan en el canto, puesto que están cumcomo una comparación de la puntuación de ambos esbozos. Se del sentimiento idílico del mundo, que anteriormente precedió a del destino debe, según los bordes de lo imaginable, es decir, de ción, son ante nada y con toda claridad, los vivos. Una vía y fin nante de la existencia espiritual. Y los depositarios de esta relamás rigurosa de una imagen del mundo que, en oposición a poeta del pueblo. Ya aquí hubiera sido posible intuir la violencia la creciente violencia con que la estrofa se guía hacia el final, así te encontrarías en tu meta?»] En este punto, es posible percibir estos versos: «[o qué podría entonces/ ofenderte corazón, /con qué poral interior, y con ello, la naturaleza absolutamente determilas imágenes, ser ahora perceptible de un modo nuevo, en lugar

ción espacial del acontecer infinito.) Los dioses se han converdel mundo, permite estudiar con más precisión la entidad del dioses. El perfil interior que les concede la nueva construcción su singular transformación se mide en relación a la figura de los se reconocía, a través del cantante y en él, como flujo de una vos. En este último, de salida, el acontecer en su determinación tido en figuras particularmente singulares y determinadas, desde ses. (Junto a la orientación que, en el pueblo, expresa la orientaorientación plástico intenso, sobre todo reconocible en los diosión, por lo contrario, está atravesada por un movimiento de no deja discernir un orden particular de los dioses. La nueva vernado, se verifica en el espacio. Similarmente, la primera versión integrada en el destino poético que, determinante y determipueblo a quien están contrastados. La primera versión desconoce davía permanecen en la sombra, ganan en determinación, cuando misma y única fuente. El poeta vivía lo verdadero, y así le era tino del cantante, es diferente a la identidad del orden de los vinuevo. La identidad del mundo divino y su relación con el deslas cuales la ley de identidad se deriva de modo radicalmente la significación de los vivos, y la forma interior de su existencia. Estas condiciones, que en términos de función temporal to-

<sup>\*</sup> Como en los casos anteriores, la traduccción de los versos de Hölderlin sacrifica la belleza, para conservar una literalidad requerida por el análisis de Benjamin. (N. del T.)

en la figura del tiempo y de los hombres. El «recodo del tiempo» contraposición con el «tiempo huidizo» y lo «pasajero», el verso comparación con el mismo lugar de la versión anterior. En total apresa el momento de la persistencia, el momento preciso de la de la nueva versión integra lo persistente; la duración implícita al verso segundo de la quinta estrofa, afinándolo al extremo en ¿dónde estás, luz?» La misma visión transformó profundamente tás, meditativo/ que siempre con el tiempo/ te haces a un lado, su expresión amplificada al comienzo del «Quirón»: «Dónde eses sublimado en principio plástico y contemplativo, reencuentra fonética de la aliteración. La belleza significativa con que el día mento de intención puede nuevamente señalarse en la pura gación del día, los dioses estando abandonados a su propia plascia lo que se mostrará con fuerza significativa más adelante: que ticidad por estar sus figuras más próximas a la idea. El increla idea de objetivación de la figura implica la concesión o denevencional según la cual el día es regalado. Pues aquí ya se anunconcedido, debe distinguirse rigurosamente de esa mitología conmucho más profundo. Esta concepción según la cual el día es como configuración del concepto fundamental del tiempo. El dios de los vivos. Desde la perspectiva de los dioses, el día aparece correspondencia con la identidad del acontecer dentro del orden ciencia, como figura de plasticidad interior de la existencia, en ración se asienta, en perfecta armonía consigo misma en la conle concede, junto a una mayor persistencia, también un sentido es, por lo tanto configurado en máxima elevación. Esta configudad espiritual del ser: el pensamiento. El día en su nueva versión lidades ordinarias. Se le atribuye el don que constituye la identi-Gracias al epíteto, el día queda caracterizado, y no por sus cuapuro de las figuras. La plasticidad de la figura indica su espirituacomo ideas puras, y determinan el destino del poeta en el mundo esta tendencia a la concentración, las cosas aspiran a la existencia sigo la expresión de su existencia en el tiempo. En el contexto de tración sobre sí misma; una pura plasticidad inmanente trae conenlaza con determinaciones espaciales), en recuperada concenparcialmente en la determinación del plano por el ornamento. cha identidad fue ya sugerida al tratar la imagen del espacio, y se verá, una identidad interior de las figuras, que es especial. Diconocido el pueblo. Por su parte, en el orden divino, reina, como lidad. Es así que el «día jubiloso», da lugar al «día pensante» los vivos. Se produce una singular duplicación de la figura (que Pero esta identidad, al regir un orden, lleva a una objetivación de

de la figura, lleva, en el sentido extensivo, a una forma de figuen su sentido intensivo, aquí conduce a una plasticidad tempora adormecidos». Nuevamente se propone la expresión de máxima otras manifestaciones tratadas, sera puesta en evidencia más adede plasticidad interior, así como la significación central de las entre figura y carencia de ella; como el cielo, en comparación con cielo es infinitamente mayor que el del sol. Se hace además paen la consciencia. En él reina la idea. Mientras que antes la verdeterminación significa el mundo puro de plasticidad temporal de su destino, mientras que los vivos garantizan la máxima prose constituye el objeto al que se circunscribe el destino poético. de las figuras en aquella que da lugar a los dioses. A través de ella misma cada vez más ilimitado, es decir, la disolución progresiva la figura en idea, significa a la vez, un permanente asirse a si ración infinita, a una plasticidad como empaquetada, en que la pecto a la cual la consciencia colmada de contemplación, estacha estructura plástica de los pensamientos en su intensidad, rescia de Heráclito; «Durante la vigilia contemplamos la muerte, identidad de la figura, esta vez en el sueño. Recuérdese la sentenlante. Igual expresividad tiene el verso siguiente: «nosotros los plasticidad interior del tiempo. La centralidad de este momento dios, en un espacio inconformado -el color acentuando la insugerirnos algo oriental. Por estar dada la relación plástica con el como niños». La fijeza e inaccesibilidad de la imagen vuelve a nosotros sostiene... /encaramados sobre dorados/ andadores, de la figura. El vigor de este contexto asociativo dilucida ese «a el sol, significa tanto una prolongación como una disminución tente la progresiva superación por parte del poeta de la distinción dios del cielo. El significado plástico, incluso arquitectónico, del tro» aparece el «padre», y el dios del sol se ha convertido en un todo recurso a mitologías convencionales. En lugar del «ancesesta imagen del mundo se distancia cada vez más severamente de imponente en plena consumación sensible. La constitución de dad de la actividad del poeta estaba confinada, irrumpe ahora nación del destino mediante la figuración. Simultáneamente, esa tantividad del cosmos poético está conformado por esa determilongación del acontecer en el ámbito del destino poético. La sus-Para el poeta, los dioses significan la figuración inconmensurable figura se hace idéntica a la falta de figuración. La objetivación de blece su fundamento último. La misma relación de identidad que, pero durante el sueño, contemplamos el sueño». Se trata de ditensidad, lo único que la nueva versión conserva—, estas líneas

cia sensible. A otro corresponde ser el centro de este mundo. destino poético. Queda revelada la identidad múltiple que alberga, tanto a pueblo y dios, como a las condiciones de existendios referido a unidades separadas, se torna ahora en unidad del tido éste en objeto de su infinitud muerta. El orden de pueblo y uno a algo». El poeta puede alcanzar a dios, por haberse converde funciones del destino. «Buenos somos también, y destinados de la misma individuación que convierte al pueblo en una serie temporal del poeta; así se entiende la palabra «destinado». Se trata pacial de los vivos está determinada por la intervención interior de la figuración de todo el poema se consolida. La extensión esconstrucción de la última estrofa, en que el objetivo inmanente del mundo en el pensamiento. Aquí se reconoce ya la admirable figurativo; trae al dios, en tanto los dioses ya son ser objetivado mos del canto cuya entidad, merced al arte, escoge libremente lo a sí mismo figura, eso es ΰβρις. El dios deja de determinar el cosal alcance del dios, y que lo recompone en figura muerta. Darse la figura. La mayor contravención se interpreta como ὕβρις, sólo El dios griego se revierte completamente a su principio propio, a es traído. En ello radica la expresión más elevada de la identidad: se desdobla de adentro hacia afuera, movilizada. El ser celestial bre el dios, y, si se nos permitiera dar una imagen, la plasticidad crementada, que la fatalidad de la forma muerta se precipita soa uno». La figuración, el principio plástico interior, está tan insión. Todo esto se cumple al final: «y de entre los celestiales/ traer y ejecutar su ley, mientras que el pueblo es el signo de su extencia del canto, a la manera de las fuerzas movilizadas de los vivos. elemento arquitectónico es tan poderoso, que corresponde a la ley interior, la figura debe conservarse e internarse en la presenrelación contenida en la imagen del cielo. Las figuras del mundo causan una impresión singularmente ajena y casi inanimada. El También el dios debe, al final del canto, servirle a la perfección poético son a la vez infinitas y delimitadoras. De acuerdo con su

La compenetración mutua de las diversas formas de visión y sus conexiones con y dentro de lo espiritual —ideas, destino, etcétera— han sido tratadas con suficiente largueza. Ya señalábamos que la tarea no consiste en estudiar los elementos últimos, dado que la ley última de este mundo es, precisamente, la interconexión; la unidad funcional de interacción entre lo que enlaza y lo enlazado. No obstante, resta aún hallar el lugar correspondiente al centro de conexión, lugar a partir del cual la frontera entre lo poetizado y la vida puede ser empujada hasta una má-

significada. En ese lugar, la unidad de lo poetizado se hace visimuestra mayor, cuanto más torrentosa y carente de forma la vida cho, cómo el segundo representa la profundización del primero. reconocen las transformaciones de ambos poemas, o mejor dible, las conexiones son abarcables hasta una máxima lejanía, y se xima distancia. En ese lugar, la energía de la forma interior se con hombre. Lo poetizado de la primera versión se refiere priatributo que a una relación de hombre con mundo y de mundo cuanto más profundamente comprendido, se parece menos a un su actitud respecto al mundo. Y esta actitud es el arrojo que, nexión funcional, y no una equiparación de sus elementos. Y dila comparatividad de los poemas, sólo puede sacar a relucir la coen su trayectoria, es fundamental. De nuevo debe recordarse que paratividad de estos ensayos, tan dispares en sus detalles como fuera de la existencia del poeta. La cuestión que atañe la comse desploma el atributo del arrojo. A fin de cuentas, nada queda la duplicación de mundos, y con el advenimiento de la muerte, frazada, hace las veces de divinidad. A continuación desaparece tre el poeta y una «realidad» amenazada por la muerte, que, disrizada figuración especial de la muerte y por el propio título, enpersiste la tensión entre dos mundos, ilustrada por la pormenodevuelva, con la necesaria intensidad, al poeta. En esta versión tallada analogía entre el poeta y el dios del sol, sin que ésta nos unidad de lo poetizado. Su curso se ve interrumpido por la de-En lo que se refiere a la primera versión, no puede hablarse de común. A pesar de que, en lo que se refiere a la existencia divinoestán frente a frente, rígidos, y ningún mundo concebible les es mariamente al arrojo como atributo. El ser humano y la muerte rabilidad». Los dos poemas están mutuamente relacionados en versiones, no en su similitud, que no la hay, sino en su «compabásico comprobable. Lo que se coteja es lo poetizado de ambas cha función reside en lo poetizado, el único concepto funcional la muerte se superaba en este poema por medio de la belleza, emprendida, cosa que impidió su compenetración. El peligro de cidida de visión y figura a partir de un principio espiritual no fue muerte, y la figura se extraía de la naturaleza. La formación degicamente, la del poeta. La vida era aún prerrequisito de la propia, y a la que se quiso aproximar, a su vez, también mitolómediación del dios, para quien la muerte es, mitológicamente, funda con la muerte, fue un intento indirecto en que se buscó la natural del poeta, hubo un intento de hallar una relación promientras que en la versión posterior, la belleza se origina al sodad. Y toda función vital en este mundo es destino, mientras que la plástica temporal y la existencia espacial, la idea y la sensibilinocidas. En ella se da la figura más infinita y la carencia de figura, tecer espacial. En la muerte se fusionan todas las relaciones cogura total, precedente y existencia, plasticidad temporal y acones el fundamento sobre el cual la figura separada se eleva en el des concretas y espirituales de la composición poética tratada. Este del poeta con el mundo, y de la que emanan todas las identidaorden espacio-temporal, al resolverse como carente de forma, fipoema particular está figurado en el valor: la más íntima relación lo poetizado es el indisputado reino de la relación, que en este habita en el centro de todas las relaciones. El principio mismo de mundo. El poeta no debe temer la muerte, es un héroe porque un principio espiritual: la unificación del poeta heroico con el la segunda versión del poema. En ese mundo reina por completo vadamente mítico, y está saciado de peligro; ése es el mundo de a la entidad de los dioses.) El mundo del héroe muerto es renoguadas. (Es la objetivación de las fuerzas que ya acercaran al poeta al valeroso con el peligro, ya han estallado; en él ya están apacide cosas delimitadas. En la muerte, esas fuerzas que amenazaran tremendas fuerzas que cotidianamente rodean al cuerpo en forma en él se da simultáneamente la liberación y el equilibrio de las leroso es superado. Alcanzó al mundo a quien ya no amenaza; trega al peligro, éste alcanza al mundo. Pero en la muerte del vadeza del peligro implica ser alcanzado por él, y en su total enal peligro, y que en su muerte lo extiende hasta ser peligro del mundo, a la vez sobreponiéndose a él. Para el valeroso, la granmundo. Valor es ese sentimiento vital del hombre que se expone se resuelve porque el peligro no amenaza al valeroso, sino al existir el peligro, no podría considerarse valeroso. Esta situación pero no repara en él. Sería un cobarde si en él reparara, y de no zado en ambas versiones, a saber: para el valeroso, el peligro existe paradoja que permite comprender la construcción de lo poetigarse al peligro que amenaza al mundo. Encubre una singular piritual, el arrojo, a partir de la vida. El arrojo significa entreconexiones más profunda, y gestó en sí mismo un principio estimiento no prosperó porque lo poetizado se acogió a una red de sostenerse sobre un sentimiento indulgente de vida. Pero ese sendamento espiritual. El dualismo hombre y muerte sólo podía el fundamento puro de la figuración, obtenida gracias a un funfiguras, en tanto que sólo al final de la segunda versión, aparece breponerse al peligro. Antes, Hölderlin terminaba diluyendo las

signo de la vida infinita, que, no obstante, en contraposición a él cable de toda relación. Los seres celestiales se han tornado en con toda intensidad hasta qué punto él significa el centro intoen sí mismos preservan su ley. Los dos últimos versos enfatizan cia, rodeado como está de potencias tremendas y de la idea, que cosa que se corresponde muy bien con el título. «Disparate» en este contexto, completamente confirmado. Puede asumirse que como expresión de la unidad fundada. Lo que ya se dijo sobre la encuentra el origen del canto como concepto primordial de todas muerto, «saciado de peligro», describe la relación existente entre ción del dualismo muerte-poeta en unidad de un mundo poético expresión de una función que añora identidad. La transformade la existencia sensible, para la cual lo espiritual no es más que un cosmos espiritual a partir de relaciones puras de lo concreto, dador de límites que en este poema tan manifiesta y repetidamente a la vida. He aquí el principio oriental, místico y desboren la primera versión, el destino determinaba convencionaledificación del poema sirve como demostración de las palabras cipio de figuración, delimitador, depositario también de su protros mismos/ traemos manos destinadas». Por lo tanto, el poeta está limitada: «y de entre los celestiales/ traer a uno. Pero nosotados. En el cosmos del poema, poeta y canto son indiferenciaincorpora a los vivos, y así le son conocidos, y ya no emparencado en el centro de la vida, no lo queda nada fuera de una exislas palabras «un solitario venado» se refiere a los seres humanos, superación del orden de mortales y seres celestes, aparece ahora, las funciones. Aquí las ideas de «arte», de lo «verdadero», surgen la poesía en la figura de una «parada», y que en este centro se de manifiesto que la muerte ha sido introducida en la mitad de lo respectivamente poetizado en ambos poemas. A estas alturas mente supera al principio de figuración griego. Este último crea de Schiller: «el verdadero secreto artístico del maestro, consiste tener respecto a toda figura y al mundo, como unidad suya. La penetrante cesura produce el distanciamiento que el poeta debe pio cuerpo. Trae a sus manos, y las celestiales. En este lugar, la ya no es percibido como figura, sino exclusivamente como prinbles. No es más que límite contrapuesto a la vida y a la indiferen-De él mismo parte y a él mismo retorna. De este modo el canto valerosos; no tiene más remedio que abandonarse a la relación. tencia sin reglas, pasividad total, pertinente a la entidad de los (Blödigkeit) se ha convertido en la actitud propia del poeta. Ubiya podemos considerar la estrofa del medio, la tercera. Se pone

El narrador \*

tendimiento. de mitologías y mitos, conforma nuestro mejor esfuerzo de enmítica; figura única, que en el contexto de la obra de arte, libre mito. Las grandes creaciones sólo nos revelan una asociatividad tante, que la consideración de lo poetizado no nos conduce al marco de la presente investigación. Puede afirmarse, no obsprensión de Hölderlin, aunque eso no puede comprobarse en el nes se esconda una cuestión decisiva, no sólo relevante a la commitadas, y se elevan ilimitadas. Puede que en estas consideracioellos desbordan a sus manifestaciones apoyadas en formas delifinalmente, el correspondiente significado de la muerte, todos En efecto, tanto las imágenes como la introducción de ideas, y, dificaciones de la versión más tardía se vuelcan en esa dirección. car expresamente esa denominación. Casi sin excepción, las mosupera, equilibrado por otro, que llamamos oriental, sin justifi-El elemento griego es precisamente aquel que la segunda versión se formó en el mito griego, pero, y esto es decisivo, no sólo en él. viduo, y aún menos la que es propia de lo poetizado. Esta última toda verdadera obra de arte pura es de un pueblo, o de un indición. Pero, ¿es aún griega esta vida? Tan poco como la vida de briedad, por ser en sí misma sagrada, más allá de toda sublimaespiritual, permitiendo, más bien, haciendo indispensable la soginan en la seguridad interior con que se expresa la propia vida tas palabras caracterizan la tendencia de sus obras tardías. Se ori-«sagradamente sobrios» de Hölderlin. Ya se ha señalado que eslo expuesto. Es que sólo ahora cabe nombrar y determinar ese examen, y con toda intención, el empleo de la palabra «sobriesurgir del círculo mágico del artista, pura y perfecta, como salida dad», a pesar de que a menudo estaba muy cerca de caracterizar de las manos del Creador». Se ha evitado a lo largo de nuestro y del oyente debe permanecer totalmente libre e inmaculada, debe en que troca materia por forma... La disposición del espectador

> trada está alejado de nosotros y que continúa a alejarse aún más. no se nos presenta en toda su incidencia viva. Es algo que de en-

El narrador —por muy familiar que nos parezca el nombre—

bemos a Hölderlin: surgida del último poema, como mito, sin duda sería éste que de-Pero si existiese un dicho capaz de concebir la vida interior

la humanidad.» «Las leyendas que de la tierra se distancian/ se vuelven hacia

ángulo visual están prescritos por una experiencia a la que casi la figura de una cabeza humana o de un cuerpo de animal, se rese hacen aparentes en él, de la misma manera en que en una roca, y simples que conforman al narrador. Mejor dicho, estos rasgos rrecta y encontrar el ángulo visual adecuado. Dicha distancia y velarían a un espectador, a condición de estar a una distancia co-Considerado desde una cierta lejanía, priman los rasgos gruesos nosotros. Más bien implica acrecentar la distancia respecto a él. Presentar a un Lesskow 1 como narrador, no significa acercarlo a

en Revista de Occidente, núm. 129, 1973. 1936. Una traducción de este ensayo, debida a Jesús Aguirre, apareció Blätter für Theologie und Soziologie, Neue Folge, Heft 3, octubre de \* Der Erzähler. Orient und Occident. Staat-Gesellschaft-Kirche.

de su producción. Al cabo de la Gran Guerra se emprendieron una serie merizas—, dedicadas a dar expresión fundamental y doctrinaria a lo antiene cierto parentesco con Tolstoi, y por su orientación religiosa, con lleció en San Petersburgo en 1895. Por su interés y simpatías campesinas de la editorial C.H. Beck. de Georg Müller, resalta muy especialmente la selección en nueve tomos pequeños volúmenes de lecturas escogidas de las editoriales Musarion y de intentos de hacer conocer su obra en el ámbito alemán. Junto a los ficativa de su trabajo reside en las narraciones de una etapa más tardía terior, los que resultaron la parte perecedera de su obra. La parte signi-Dostoyevski. Pero fueron precisamente esos escritos, —las novelas pri-Nicolai Lesskow nació en 1831, en la Gobernación de Oriol, y fa-

cotidianamente tenemos posibilidad de acceder. Es la misma experiencia que nos dice que el arte de la narración está tocando a su fin. Es cada vez más raro encontrar a alguien capaz de narrar algo con probidad. Con creciente frecuencia se asiste al embarazo extendiéndose por la tertulia cuando se deja oír el deseo de escuchar una historia. Diríase que una facultad que nos pareciera inalienable, la más segura entre las seguras, nos está siendo retirada: la facultad de intercambiar experiencias.

deado por un campo de fuerza de corrientes devastadoras y exsúbitamente a la intemperie, en un paisaje en que nada había plosiones, se encontraba el minúsculo y quebradizo cuerpo huquedado incambiado a excepción de las nubes. Entre ellas, rohabía ido a la escuela en tranvía tirado por caballos, se encontró ética por los detentadores del poder. Una generación que todavía el infligido a la estratégica por la guerra de trincheras, a la ecodente, pues jamás las experiencias resultantes de la refutación de nómica por la inflación, a la corporal por la batalla material, a la mentiras fundamentales, significaron un castigo tan severo como cias que se transmiten de boca en boca. Y eso no era sorprenuna marea de libros de guerra, nada tenía que ver con experienpobrecidos. Todo aquello que diez años más tarde se vertió en de retornar más ricos en experiencias comunicables, volvían emque la gente volvía enmudecida del campo de batalla? En lugar dente un proceso que aún no se ha detenido. ¿No se notó acaso a la mañana, transformaciones que jamás se hubieran considerado posibles. Con la Guerra Mundial comenzó a hacerse evigen del mundo exterior como la del ético, sufrieron, de la noche corroborar que ha alcanzado una nueva baja, que tanto la imabremente al vacío. Basta echar una mirada a un periódico para cotización de la experiencia ha caído y parece seguir cayendo li-Una causa de este fenómeno es inmediatamente aparente: la

=

La experiencia que se transmite de boca en boca es la fuente de la que se han servido todos los narradores. Y los grandes de entre los que registraron historias por escrito, son aquellos que menos se apartan en sus textos, del contar de los numerosos narradores anónimos. Por lo pronto, estos últimos conforman dos grupos múltiplemente compenetrados. Es así que la figura del narrador adquiere su plena corporeidad sólo en aquel que en-

jado de retorno a casa, con la noticia del pasado que prefiere o marino convertido en maestro patriarcal de la narración, la ción en la constitución corporativa artesanal. El maestro sedendel segundo. Pero, como ya se dijo, estas estirpes sólo constiturradores. Cada una de estas estirpes salvaguarda, hasta bien envida han, en cierta medida, generado respectivas estirpes de nael otro por el campesino sedentario. De hecho, ambos estilos de caicos, diríase que uno está encarnado por el marino mercante y grupos se nos hagan presentes a través de sus representantes arorigen y conoce sus tradiciones e historias. Si queremos que estos que honestamente se ganó su sustento, sin abandonar la tierra de guien que viene de lejos. Pero con no menos placer se escucha al algo», reza el dicho popular, imaginando al narrador como alcorporación había servido de escuela superior. En ella se aunaba tablecerse en su lugar de origen o lejos de allí. Para el campesino taller, y todo maestro había sido trabajador migrante antes de esconocer la íntima compenetración de ambos tipos arcaicos. La rración, en toda su amplitud histórica, no es concebible sin re-Gotthelf proceden del primer grupo, y los Sealsfield y Gerstäcker que, entre los más recientes narradores alemanes, los Hebel y carne a ambas. «Cuando alguien realiza un viaje, puede contar confiarse al sedentario. la noticia de la lejanía, tal como la refería el que mucho ha viatario y los aprendices migrantes trabajaban juntos en el mismo Edad Media, muy particularmente, instauró una compenetrayen tipos fundametales. La extensión real del dominio de la natrados los siglos, algunas de sus características distintivas. Así es

H

Lesskow está tan a gusto en la lejanía del espacio como en la del tiempo. Pertenecía a la Iglesia Ortodoxa Griega, mostrando además un sincero interés religioso. No por ello fue un menos sincero opositor de la burocracia eclesiástica. Y dado que no se llevaba mejor con la burocracia temporal, las funciones oficiales que llegó a desempeñar no fueron duraderas. En lo que respecta a su producción, el empleo que probablemente le resultó más fructífero, fue el de representante ruso de una empresa inglesa que ocupó durante mucho tiempo. Por encargo de esa empresa viajó mucho por Rusia, y esos viajes estimularon tanto su sagacidad en asuntos del mundo como el conocimiento del estado de cosas ruso. Es así que tuvo ocasión de familiarizarse con el sectarismo

obrera, sobre el alcoholismo, sobre médicos policiales, sobre cociales. Su primer trabajo impreso se titula «¿Por qué son caros cribir tarde; a los 29 años. Eso fue después de sus viajes comerque se corresponde bien con el hecho de haber comenzado a esuna firme naturalidad con su religiosidad. Su modelo es el homdoso que llega a asemejarse a un santo de la manera más natural. el asceta, la mayoría de las veces por un hombre sencillo y hacengendarias, cuyo centro está representado por el justo, rara vez por doxa. De su cosecha puede señalarse una serie de narraciones ledel país, cosa que dejó huella en sus relatos. Lesskow encontró en merciantes desempleados, son los precursores de sus narraciones. los libros en Kiev?» Una serie adicional de escritos sobre la clase mente a ella. Actualizó una actitud similar en el ámbito profano, bre que se siente a gusto en la tierra, sin entregarse excesivakow se dejaba llevar con placer por lo maravilloso, prefería aunar Es que la exaltación mística no es lo suyo. Así como a veces Lesslas leyendas rusas aliados en su lucha contra la burocracia orto-

7

orientación hacia lo práctico. Con mayor constancia que en el es capaz de articular su situación en palabras.) El consejo es samenguante comunicabilidad de la experiencia. Consecuentesu «Pequeño tesoro». Todo ello indica la cualidad presente en que el ser humano sólo se abre a un consejo en la medida en que ría ante todo necesario ser capaces de narrarla. (Sin contar con la continuación de una historia en curso. Para procurárnoslo, setanto la respuesta a una cuestión como una propuesta referida a cierne a nosostros mismos como a los demás. El consejo no es mente, estamos desasistidos de consejo tanto en lo que nos connos suene pasado de moda, eso se debe a la circunstancia de una consejos para el que escucha. Y aunque hoy el «saber consejo» de vida. En todos los casos, el que narra es un hombre que tiene en forma de indicación práctica, o bien como proverbio o regla mente, su utilidad; algunas veces en forma de moraleja, en otras, toda verdadera narración. Aporta de por sí, velada o abierta-Hebel que introducía aleccionamientos de ciencias naturales en ocupó de los peligros derivados del alumbrado a gas; así como en campesinos; volvemos a discernir ese interés en Nodier que se thelf, que daba consejos relativos a la economía agraria a sus caso de Lesskow, esto puede apreciarse, por ejemplo, en un Got-Un rasgo característico de muchos narradores natos es una

biduría entretejida en los materiales de la vida vivida. El arte de narrar se aproxima a su fin, porque el aspecto épico de la verdad, es decir, la sabiduría, se está extinguiendo. Pero éste es un proceso que viene de muy atrás. Y nada sería más disparatado que confundirla con una «manifestación de decadencia», o peor aún, considerarla una manifestación «moderna». Se trata, más bien, de un efecto secundario de fuerzas productivas históricas seculares, que paulatinamente desplazaron a la narración del ámbito del habla, y que a la vez hacen sentir una nueva belleza en lo que se desvanece.

<

ción (y de lo épico en su sentido más estricto), es su dependencia de la época moderna. Lo que distingue a la novela de la narradición oral, la novela se enfrenta a todas las otras formas de creaesencial del libro. La amplia difusión de la novela sólo se hace ocaso de la narración, es el surgimiento de la novela a comienzos concierto del hombre viviente. El primer gran libro del género, cuento. Pero sobre todo, se enfrenta al narrar. El narrador toma ción en prosa como pueden ser la fábula, la leyenda e, incluso, el que hace a una novela. Al no provenir de, ni integrarse en la tratos acaban siempre produciendo modificaciones de la forma se intenta introducir aleccionamientos en la novela, estos intenuna chispa de sabiduría. Si una y otra vez a lo largo de los siglos, están completamente desasistidos de consejo y no contienen ni altruismo de uno de los más nobles -del propio Don Quijotela novela informa sobre la profunda carencia de consejo, del desplenitud de la vida, y mediante la representación de esa plenitud, ble en lo más alto al representar la vida humana. En medio de la de darlo. Escribir una novela significa colocar lo inconmensuraportantes; él mismo está desasistido de consejo e imposibilitado paz de hablar en forma ejemplar sobre sus aspiraciones más imnacimiento de la novela es el individuo en su soledad; es inacatoria. El novelista, por su parte, se ha segregado. La cámara de la torna a su vez, en experiencia de aquellos que escuchan su hislo que narra de la experiencia; la suya propia o la transmitida. Y transmisible, el patrimonio de la épica, es de índole diferente a lo posible gracias a la invención de la imprenta. Lo oralmente misma de la novela. Contrariamente, la novela educativa no se Don Quijote, ya enseña cómo la magnanimidad, la audacia, el El más temprano indicio del proceso cuya culminación es el

aparta para nada de la estructura fundamental de la novela. Al integrar el proceso social vital en la formación de una persona, concede a los órdenes por él determinados, la justificación más frágil que pueda pensarse. Su legitimación está torcida respecto de su realidad. En la novela educativa, precisamente lo insuficiente se hace acontecimiento.

#### $\leq$

forma de la comunicación es la información. cho más amenazadora, hasta llevarla a una crisis. Esta nueva ajena a la narración que la novela, se le enfrenta de manera muépica. Pero ahora sí lo hace. Y se hace patente que sin ser menos solidado dominio de la burguesía, que cuenta con la prensa como sobrevenidos estos elementos, la narración comenzó, lentaelaborado con mayor lentitud, y que con mayor lentitud se haque sea, jamás incidió de forma determinante sobre la forma nado por éste. Por otra parte, nos percatamos que, con el condel nuevo contenido, pero sin llegar a estar realmente determiguesía, con los elementos que le sirvieron para florecer. Apenas dad, requirió cientos de años, hasta toparse, en la incipiente burrra. Es difícil que las formas de comunicación humanas se hayan el transcurso de cientos de milenios, sufrió la superficie de la Tiehace su aparición una forma de comunicación que, por antigua uno de los principales instrumentos del capitalismo avanzado, mente, a retraerse a lo arcaico; se apropió, en más de un sentido, yan perdido. La novela, cuyos inicios se remontan a la antigüeconsumada en ritmos comparables a los de los cambios que, en Es preciso pensar la transformación de las formas épicas, como

Villemessant, el fundador de Le Figaro, caracterizó la naturaleza de la información con una fórmula célebre. «A mis lectores», solía decir, «el incendio en un techo en el Quartier Latin les es más importante que una revolución en Madrid». De golpe queda claro que, ya no la noticia que proviene de lejos, sino la información que sirve de soporte a lo más próximo, cuenta con la preferencia de la audiencia. Pero la noticia proveniente de lejos —sea la espacial de países lejanos, o la temporal de la tradición— disponía de una autoridad que le concedía vigencia, aun en aquellos casos en que no se la sometía a control. La información, empero, reivindica una pronta verificabilidad. Eso es lo primero que constituye su «inteligibilidad de suyo». A menudo no es más exacta que las noticias de siglos anteriores. Pero, mientras

que éstas recurrían de buen grado a los prodigios, es imprescindible que la información suene plausible. Por ello es irreconciliable con la narración. La escasez en que ha caído el arte de narrar se explica por el papel decisivo jugado por la difusión de la información.

Cada mañana nos instruye sobre las novedades del orbe. A pesar de ello somos pobres en historias memorables. Esto se debe a que ya no nos alcanza acontecimiento alguno que no esté cargado de explicaciones. Con otras palabras: casi nada de lo que acontece beneficia a la narración, y casi todo a la información. Es que la mitad del arte de narrar radica precisamente, en referir una historia libre de explicaciones. Ahí Lesskow es un maestro (piénsese en piezas como El engaño o El águila blanca). Lo extraordinario, lo prodigioso, están contados con la mayor precisión, sin imponerle al lector el contexto psicológico de lo ocurrido. Es libre de arreglárselas con el tema según su propio entendimiento, y con ello la narración alcanza una amplitud de vibración de que carece la información.

#### $\leq$

a uno de sus criados, un hombre viejo y empobrecido, sólo ena su ejecución. Pero cuando luego reconoció entre los prisioneros nía aislado, callado e inmóvil, los ojos dirigidos al suelo. Y tamdolían y lamentaban ante tal espectáculo, Psamenito se mantecántaro, camino a la fuente. Mientras que todos los egipcios se dispuso que el prisionero vea a su hija pasar como criada, con el aprenderse. Trata de Psamenito. Cuando Psamenito, rey de los rrador de los griegos fue Herodoto. En el capítulo catorce del terpoco se inmutó al ver pasar a su hijo con el desfile que lo llevaba por donde debía pasar la marcha triunfal de los persas. Además propuso humillarlo. Dio orden de colocar a Psamenito en la calle egipcios, fue derrotado por el rey persa Cambises, este último se cer libro de sus Historias, hay un relato del que mucho puede todos los signos de la más profunda pena. tonces comenzó a golpearse la cabeza con los puños y a mostrar Lesskow se remitió a la escuela de los antiguos. El primer na-

Esta historia permite recapitular sobre la condición de la verdadera narración. La información cobra su recompensa exclusivamente en el instante en que es nueva. Sólo vive en ese instante, debe entregarse totalmente a él, y en él manifestarse. No así la narración pues no se agota. Mantiene sus fuerzas acumuladas, y

aire de las piramides, conservaron su capacidad germinativa hasta grano que, encerradas en las milenarias cámaras impermeables al absolutamente seco. Por ello, esta historia aún está en condiciosignificó la relajación.» Herodoto no explica nada. Su informe es se acumula y sólo irrumpe al relajarnos. La visión de ese criado rey este criado no es más que un actor.» O aún: «El gran dolor conmueve en el escenario no nos conmueve en la vida; para el al rey, por ser el suyo propio». O bien: «Mucho de lo que nos «No es el destino de los personajes de la realeza lo que conmueve contenía.» Eso según Montaigne. Pero asimismo podría decirse: sólo comienza a lamentarse al divisar al criado? Y el mismo taigne volvió a la historia del rey egipcio, preguntándose: ¿Por qué es capaz de desplegarse pasado mucho tiempo. Es así que Monnes de provocar sorpresa y reflexión. Se asemeja a las semillas de requería el más mínimo agregado, para derribar las presas que la Montaigne responde: «Porque estando tan saturado de pena, sólo nuestros días.

#### YIII

análisis psicológico. Y cuanto más natural sea esa renuncia a maatento. Narrar historias siempre ha sido el arte de seguir contánaburrimiento-, se han extinguido en las ciudades y descomtarlo. Sus nidos —las actividades intimamente ligadas al riencia. Basta el susurro de las hojas del bosque para ahuyencorporal, el aburrimiento lo es de la relajación espiritual. El abusu vez, a narrar. Este proceso de asimilación que ocurre en las yor insistencia, que la continente concisión que las sustrae del poseído por el ritmo de su trabajo, registra las historias de tal maprofundamente se impregna su memoria de lo oído. Cuando está oído. Cuanto más olvidado de sí mismo está el escucha, tanto más dolas, y este arte se pierde si ya no hay capacidad de retenerlas la escucha, y desaparece la comunidad de los que tienen el oído puesto también en el campo. Con ello se pierde el don de estar a rrimiento es el pájaro de sueño que incuba el huevo de la expefrecuente. Así como el sueño es el punto álgido de la relajación profundidades, requiere un estado de distensión cada vez menos oyente, y con mayor gusto, tarde o temprano, éste la volverá, a pectativa de aquélla de encontrar un lugar en la memoria del tizaciones psicológicas por parte del narrador, tanto mayor la ex-Y se pierde porque ya no se teje ni se hila mientras se les presta Nada puede encomendar las historias a la memoria con ma-

nera, que es sin más agraciado con el don de narrarlas. Así se constituye, por tanto, la red que sostiene al don de narrar. Y así también se deshace hoy por todos sus cabos, después de que durante milenios se anudara en el entorno de las formas más antiguas de artesanía.

#### X

ción, como las del alfarero a la superficie de su vasija de barro. Por lo tanto, la huella del narrador queda adherida a la narrainformación o el parte, el «puro» asunto en sí. Más bien lo sude la comunicación. No se propone transmitir, como lo haría la bién el urbano—, es, de por sí, la forma similarmente artesanal tesanado --el campesino, el marítimo y, posteriormente tamcontinuación. En otro caso rememora el entierro de Dostode parte de un compañero de trayecto los sucesos repetidos a con la descripción de un viaje en tren, durante el cual habría oído namente como experiencia propia. Lesskow comienza El engaño circunstancias en que ésta le fue referida, o bien la presenta lla-El narrador tiende a iniciar su historia con precisiones sobre las merge en la vida del comunicante, para poder luego recuperarlo. de la relación de los hechos. rrado, si no por haberlo vivido, por lo menos por ser responsable manera, su propia huella por doquier está a flor de piel en lo napormenores reproducidos en «Hombres interesantes». De esta una reunión en un círculo de lectura en que se formularon los de su narración «Con motivo de la Sonata Kreuzer». O bien evoca yevsky, ocasión a la que atribuye su conocimiento de la heroína La narración, tal como brota lentamente en el círculo del ar-

Por lo pronto, Lesskow mismo reconoce el carácter artesanal del arte de narrar. «La composición escrita no es para mí un arte liberal, sino una artesanía». En consecuencia, no debe sorprender que se haya sentido vinculado a la artesanía, en tanto se mantenía ajeno a la técnica industrial. Tolstoi, necesariamente sensible al tema, en ocasiones toca el nervio del don de narración de Lesskow, como cuando lo califica de ser el primero, «en exponer las deficiencias del progreso económico... Es curioso que se lea tanto a Dostoyevsky... En cambio, no termino de comprender por qué no se lee a Lesskow. Es un escritor fiel a la verdad». En su solapada e insolente historia «La pulga de acero», a medio camino entre leyenda y farsa, Lesskow rinde homenaje a la artesanía local rusa, en la figura de los plateros de Tula. Re-

sulta que su obra maestra, «La pulga de acero», llega a ser vista por Pedro el Grande que, merced a ello, se convence de que los rusos no tienen por qué avergonzarse de los ingleses.

superposición de las capas finísimas y translúcidas, constituyenrración perfecta emerge de la estratificación de múltiples versiotes de la imagen más acertada del modo y manera en que la na-«short story» que, apartado de la tradición oral, ya no permite la ya no trabaja en lo que no es abreviable.» De hecho, ha logrado o pintura producto de la superposición de una serie de finas caincluso abreviar la narración. Hemos asistido al surgimiento del tiempo en que el tiempo no contaba. El hombre contemporáneo pas translúcidas... —todas estas producciones resultantes de esdas a la perfección al ser pulidas y estampadas, trabajos en laca límite temporal. «Antaño, esta paciente actuación de la naturaobra de una larga cadena de causas semejantes entre si». La acucriaturas realmente bien conformadas, y las llama «la preciosa turaleza, como ser, perlas inmaculadas, vinos plenos y maduros, nes sucesivas. fuerzos tan persistentes están por desaparecer, y ya ha pasado el ras, martiles, extrema y elaboradamente tallados, piedras llevaleza», dice Paul Valéry, «era imitada por los hombres. Miniatumulación de dichas causas sólo tiene en la perfección su único la que proviene el narrador. Habla de las cosas perfectas de la nasignificativamente la imagen espiritual de esa esfera artesanal de Quizá nadie como Paul Valéry haya jamás cicunscrito tan

×

Valéry termina su reflexión con la frase: «Es casi como si la atrofia del concepto de eternidad coincidiese con la creciente aversión a trabajos de larga duración.» Desde siempre, el concepto de eternidad tuvo en la muerte su fuente principal. Por consiguiente, el desvanecimiento de este concepto, habrá que concluir, tiene que haber cambiado el rostro de la muerte. Resulta que este cambio es el mismo que disminuyó en tal medida la comunicabilidad de la experiencia, que trajo aparejado el fin del arte de narrar.

Desde hace una serie de siglos puede entreverse cómo la conciencia colectiva del concepto de muerte ha sufrido una pérdida de omnipresencia y plasticidad. En sus últimas etapas, este proceso se ha acelerado. Y en el transcurso del siglo diecinueve, la sociedad burguesa, mediante dispositivos higiénicos y sociales,

apretadamente el pueblo a través de las puertas abiertas de par en ción del reloj solar de Ibiza: Ultima multis.) Hoy los ciudadanos, o apenas habitación, en que no hubiese muerto alguien alguna mundo perceptible de los vivos. En otros tiempos no había casa, par de la casa que recibe a la muerte) -morir, en el curso de los antaño un proceso público y altamente ejemplar en la vida del sobre los vivos que lo rodean. En el origen de lo narrado está esa que le concierne, esa autoridad que hasta un pobre diablo posee sus expresiones y miradas lo inolvidable, comunicando a todo lo catarse de ello, se encuentra a sí mismo, así aflora de una vez en en sus nociones de la propia persona, y entre las cuales, sin peruna serie de imágenes en la interioridad del hombre, consistentes en que, con el transcurso de su vida, se ponen en movimiento es el material del que nacen las historias. De la misma manera ren una forma transmisible, sino sobre todo su vida vivida, y ése ribundo que, no sólo el saber y la sabiduría del hombre adquieherederos en sanatorios u hospitales. Pero es ante nada en el mola eternidad, y en el ocaso de sus vidas, son depositados por sus en espacios intocados por la muerte, son flamantes residentes de un sentido temporal expresó tan significativamente la inscripvez. (El Medioevo experimentó también espacialmente, lo que en tiempos modernos, es algo que se empuja cada vez más lejos del lecho de muerte se metamorfosea en trono, sobre el que se asoma individuo (piénsese en los cuadros de la Edad Media en que el la posibilidad de evitar la visión de los moribundos. Morir era mente su verdadero objetivo subconsciente: facilitarle a la gente privados y públicos, produjo un efecto secundario, probable-

X

La muerte es la sanción de todo lo que el narrador puede referir y ella es quien le presta autoridad. En otras palabras, sus historias nos remiten a la historia natural. En una de las más hermosas del incomparable Johan Peter Hebel, esto es expresado de forma ejemplar. Aparece en el *Pequeño tesoro del amigo intimo renano*, se llama «Inesperado reencuentro», y comienza con el compromiso matrimonial de un joven que trabaja en las minas de Falun. En vísperas de su boda, la muerte del minero lo alcanza en las profundidades de la galería. Aun después de esta desgracia, su prometida continúa siéndole fiel, y vive lo suficiente como para asistir, ya convertida en una madrecita viejí-

que a mediodía detienen su marcha frente al reloj de la catedral gía. Léasela con atención: la muerte irrumpe en ella según turnos año 1809...». Jamás ningún narrador insertó su relación más sus talleres subterráneos. Pero cuando los mineros de Falun en el sia, y los ingleses bombardearon Copenhaguen, y los campesinos tan regulares como el Hombre de la Guadaña en las procesiones profundamente en la historia natural que Hebel con su cronolojaron, y los mineros excavaron en pos de las vetas de metal en sembraron y segaron. Los molineros molieron, y los herreros for-Leopoldo Segundo acabó en la tumba. Napoleón conquistó Pru-Francesa y la larga guerra comenzaron, y también el emperador tavo de Suecia conquistó la Finlandia rusa, y la Revolución en Hungría, y también el emperador José falleció. El rey Gusturcos encerraron al general Stein en la cueva de los Veteranos tas de Francia y España no lograron conquistar Gibraltar. Los Struensee fue ejecutado, América se liberó, y las fuerzas conjunsuelta y Polonia dividida, y murió la emperatriz María Teresa, y emperador Francisco I murió, y la Orden de los Jesuitas fue dipor un terremoto, y la Guerra de los Siete Años quedó atrás, y el neas: «Entretanto la ciudad de Lisboa en Portugal fue destruida cer patente el pasaje de los años, lo resuelve con las siguientes lí-Hebel, en el transcurso de la historia, se ve en la necesidad de haeste reencuentro, la muerte la reclama también a ella. Dado que verde, y que reconoce como el cuerpo de su novio. Al cabo de fectamente conservado por haber estado impregnado en vitriolo sima, a la recuperación, en la galería perdida, de un cadáver per-

#### $\cong$

Todo examen de una forma épica determinada tiene que ver con la relación que esa forma guarda con la historiografía. En efecto, hay que proseguir y preguntarse si la historiografía no representa acaso, el punto de indiferencia creativa entre todas las formas épicas. En tal caso, la historia escrita sería a las formas épicas, lo que la luz blanca es a los colores del espectro. Sea como fuere, de entre todas las formas épicas, ninguna ocurre tan indudablemente en la luz pura e incolora de la historia escrita como la crónica. En el amplio espectro de la crónica se estructuran las maneras posibles de narrar como matices de un mismo color. El cronista es el narrador de la historia. Puede pensarse nuevamente en el pasaje de Hebel, tan claramente marcado por el acento de la crónica, y medir sin esfuerzo la diferencia entre el que escribe

la historia, el historiador, y el que la narra, es decir, el cronista. El historiador está forzado a explicar de alguna manera los sucesos que lo ocupan; bajo circunstancia alguna puede contentarse presentándolos como muestras del curso del mundo. Pero eso es precisamente lo que hace el cronista, y más expresamente aún, su representante clásico, el cronista del Medioevo, que fuera el precursor de los más recientes escritores de historia. Por estar la narración histórica de tales cronistas basada en el plan divino de salvación, que es inescrutable, se desembarazaron de antemano de la carga que significa la explicación demostrable. En su lugar aparece la exposición exegética que no se ocupa de un encadenamiento de eventos determinados, sino de la manera de inscribirlos en el gran curso inescrutable del mundo.

estado de cosas con mayor claridad. Tanto el cronista, orientado servó el cronista, aunque como figura transformada, secularien los cielos como en la tierra todo ha terminado siendo indifese preocupaban del destino humano, no como hoy en que tanto en el seno de la tierra y los planetas en las alturas celestiales aún que transfieren al lector «a ese tiempo antiguo en que las piedras del curso de las cosas. Piénsese en la narración «La alejandrita», dorado de la religión o el multicolor de una concepción profana gunas narraciones es difícil decidir si el telar que las sostiene es el participación tan intensa en este cometido, que en el caso de alpor la historia sagrada, como el narrador profano, tienen una zada. Lesskow es uno de aquellos cuya obra da testimonio de este por la historia sagrada o por la natural. En el narrador se preaportan utilidad alguna. El tiempo en que hablaban con los pecífico y densidad comprobados, ya nada nos anuncian ni nos multitud de nuevas piedras, todas medidas y pesadas, de peso esdescubiertos ya no juegan papel alguno en los horóscopos, y una voz les habla o les presta obediencia. Los planetas recientemente rente al destino de los hijos del hombre, y de ninguna parte una hombres ha pasado». Da lo mismo si se trata del curso del mundo condicionado

Tal como lo ilustra la narración de Lesskow, es prácticamente imposible caracterizar unívocamente el curso del mundo. ¿Está acaso determinado por la historia sagrada o por la natural? Lo único cierto es que está, en tanto curso del mundo, fuera de todas las categorías históricas propiamente dichas. La época en que el ser humano pudo creerse en consonancia con la naturaleza, dice Lesskow, ha expirado. A esa edad del mundo Schiller llamó el tiempo de la poesía ingenua. El narrador le guarda fi-

delidad, y su mirada no se aparta de ese cuadrante ante el cual se mueve esa procesión de criaturas, y en la que, según el caso, la muerte va a la cabeza, o bien es el último y miserable rezagado.

## XII

Rara vez se toma en cuenta que la relación ingenua del oyente con el narrador está dominada por el interés de conservar lo narrado. El punto cardinal para el oyente sin prejuicios es garantizar la posibilidad de la reproducción. La memoria es la facultad épica que está por encima de todas las otras. Únicamente gracias a una extensa memoria, por un lado la épica puede apropiarse del curso de las cosas, y por el otro, con la desaparición de éstas, reconciliarse con la violencia de la muerte. No debe asombrar que para el hombre sencillo del pueblo, tal como se lo imaginara un día Lesskow, el Zar, la cabeza del mundo en que sus historias ocurren, disponga de la más vasta memoria. «De hecho, nuestro Zar y toda su familia gozan de una asombrosa memoria.»

Mnemosyne, la rememoradora, fue para los griegos la musa de lo épico. Este nombre reconduce al observador a una encrucijada de la historia del mundo. O sea que, si lo registrado por el recuerdo —la escritura de la historia— representa la indiferencia creativa de las distintas formas épicas (así como la gran prosa es la indiferencia creativa de las distintas medidas del verso), su forma más antigua, la epopeya, incluye a la narración y a la novela, merced a una forma de indiferencia. Cuando con el transcurso de los siglos, la novela comenzó a salirse del seno de la epopeya, se hizo patente que el elemento músico de lo épico en ella contenido, es decir, el recuerdo, se pone de manifiesto con una figura completamente diferente a la de la narración.

El recuerdo funda la cadena de la tradición que se retransmite de generación en generación. Constituye, en un sentido amplio, lo músico de la épica. Abarca las formas músicas específicas de la épica. Y entre ellas, se distingue ante nada, aquélla encarnada en el narrador. Funda la red compuesta en última instancia por todas las historias. Una se enlaza con la otra, tal como todos los grandes narradores, y en particular los orientales, gustaban señalar. En cada uno de ellos habita una Scheherezade, que en cada pasaje de sus historias, se le ocurre otra. Esta es una memoria épica y a la vez lo músico de la narración. A ella hay que contraponer otro principio igualmente músico en un sentido más restringido que, en primera instancia, se esconde como lo músico

de la novela, es decir, de la epopeya, aún indistinto de lo músico de la narración. En todo caso, se vislumbra ocasionalmente en las epopeyas, sobre todo en los pasajes festivos de las homéricas, como la conjuración de la musa que les da inicio. Lo que se anuncia en estos pasajes, es la memoria eternizadora del novelista en oposición a la memoria transitoria del narrador. La primera está consagrada a un héroe, a una odisea o a un combate; la segunda a muchos acontecimientos dispersos. En otras palabras, es la rememoración, en tanto musa de la novela, lo que se separa de la memoria, lo músico de la narración, una vez escindida la unidad originaria del recuerdo, a causa del desmoronamiento de la epopeya.

## VIX

refiere a este aspecto de la cuestión, debemos a Georg Lukács una estar condenado el legado que el novelista asume. En lo que se muertos, «de ningún provecho le fue la vida real». A eso suele que éstos no siempre encuentren un heredero. El novelista toma dimiento que concibe tal unidad... será el presentimiento intuitivo jeto, si percibe la unidad de la totalidad de su vida desde las conente al objeto y que en él se transforma... Aquí, la dualidad de porales de origen épico auténtico; la esperanza y el recuerdo... derío del tiempo... Y de ello... se desprenden las vivencias temla acción interna de la novela se reduce a una lucha contra el poy con ello, lo esencial de lo temporal; casi puede decirse que toda cendental... Unicamente en la novela... sentido y vida se disocian cerse constitutivo cuando cesa su vinculación con la patria tras-«El tiempo», se afirma en La teoría de la novela, «sólo puede haforma que incorpora el tiempo entre sus principios constitutivos. dental de lo apátrida». Según Lukács, la novela es a la vez la única clarificación fundamental, al ver en la novela «la forma trascenque, tal como una novela de Arnold Bennett pone en boca de los posesión de este legado, a menudo no sin cierta melancolía. Porsí.» Lo que vale ciertamente también para los recuerdos —aundel inalcanzado, y por ello inarticulable, sentido de la vida». rrientes vitales pasadas y condensadas en el recuerdo... El enteninterioridad y mundo exterior» sólo «puede superarse para el su-Unicamente en la novela... ocurre un recuerdo creativo, perti-«Nadie», dice Pascal, «muere tan pobre que no deje algo tras

De hecho, el «sentido de la vida» es el centro alrededor del cual se mueve la novela. Pero tal planteamiento no es más que

la expresión introductoria de la desasistida falta de consejo con la que el lector se ve instalado en esa vida escrita. Por un lado «sentido de la vida», por otro «la moraleja de la historia»: esas soluciones indican la oposición entre novela y narración, y en ellas puede hacerse la lectura de las posiciones históricas radicalmente diferentes de ambas formas artísticas.

tido de la vida pugnando por materializarse en sus presentimiencómo sigue? Por su parte, la novela no puede permitirse dar un rración alguna que pierda su legitimación ante la pregunta: ¿y tos, es por ello invitado a estampar la palabra «Fin» debajo de la paso más allá de aquella frontera en la que el lector, con el senadecuado a ella que a cualquier narración. De hecho, no hay namiento la novela llega a su fin, que en un sentido estricto es más ron. "Sí, puede que tengas razón", respondió Deslauriers, "quizá ambos contribuyendo a completar el recuerdo. "Eso fue quizá lo aún de esta historia. Y uno al otro la contaban detalladamente, fue lo más hermoso de nuestras vidas".» Con este reconocimás hermoso de nuestras vidas", dijo Frédéric cuando terminahabían recogido en su jardín. «Tres años más tarde se hablaba sin hacer más que ofrecer a la patrona un ramillete de flores que y medrosos, se presentaron en la casa pública de la ciudad natal, hace aflorar una pequeña historia; de cómo un día, a escondidas lauriers, amigos de juventud, rememoran su amistad juvenil. Ello comienzo de su ocaso en su hacer y dejar de hacer, se ha precipitado como levadura en el recipiente de la vida. Frédéric y Desfinales, el sentido con que se encuentra la época burguesa en el quizá la más tardía sea Education Sentimentale. En sus palabras Si Don Quijote es la primera muestra lograda de la novela,

#### XX

Todo aquel que escucha una historia, está en compañía del narrador; incluso el que lee, participa de esa compañía. Pero el lector de una novela está a solas, y más que todo otro lector. (Es que hasta el que lee un poema está dispuesto a prestarle voz a las palabras en beneficio del oyente.) En esta su soledad, el lector de novelas se adueña de su material con mayor celo que los demás. Está dispuesto a apropiarse de él por completo, a devorarlo, por decirlo así. En efecto, destruye y consume el material como el fuego los leños en la chimenea. La tensión que atraviesa la novela mucho se asemeja a la corriente de aire que anima las llamas de la chimenea y aviva su juego.

a los treinta y cinco años. En otras palabras: esa misma frase que por la acción de la novela. nado? Esa es la pregunta que alimenta el voraz interés del lector una muerte perfectamente determinada y en un punto determiverdadera. ¿Cómo le dan a entender que la muerte ya los acecha, la muerte figurada: el fin de la novela. Aunque es preferible la de la vida». Por lo tanto, sea como fuere, debe tener de antemente, personas en las que pueda efectuar la lectura del «sentido descubre a su muerte. Pero el lector de novelas busca efectivapara la recordada. No puede representarse mejor la naturaleza del no tiene sentido para la vida real, se convierte en incontestable memoración como alguien que en cada punto de su vida muere hombre que muere a los treinta y cinco años quedará en la reconfusión de tiempo. Lo que en verdad se dice aquí, es que un frase no puede ser más dudosa, y eso exclusivamente por una de su vida, un hombre que muere a los treinta y cinco años.» Esta hombre que muere a los treinta y cinco años, es, en cada punto teria seca. ¿Qué significa esto? Moritz Heimann llegó a decir: «Un mano la certeza de asistir a su muerte. En el peor de los casos, a personaje novelesco. Indica que el «sentido» de su vida sólo se La materia que nutre el ardiente interés del lector es una ma-

Por consiguiente, la novela no es significativa por presentar un destino ajeno e instructivo, sino porque ese destino ajeno, por la fuerza de la llama que lo consume, nos transfiere el calor que jamás obtenemos del propio. Lo que atrae al lector a la novela es la esperanza de calentar su vida helada al fuego de una muerte, de la que lee.

## XV

Gorki escribió: «Lesskow es el escritor más profundamente arraigado en el pueblo y está libre de toda influencia foránea.» El gran narrador siempre tendrá sus raíces en el pueblo, y sobre todo en sus sectores artesanos. Pero según cómo los elementos campesinos, marítimos y urbanos se integran en los múltiples estadios de su grado de evolución económico y técnico, así se gradúan también múltiplemente los conceptos en que el correspondiente caudal de experiencias se deposita para nosotros. (Sin mencionar el nada despreciable aporte de los comerciantes al arte de narrar; lo suyo tuvo menos que ver con el incremento del contenido instructivo, y más con el afinamiento de las astucias con que se hechiza la atención del que atiende. En el ciclo de his-

torias Las mil y una noches dejaron una honda huella.) En suma, sin perjuicio del rol elemental que el narrar tiene en el buen manejo de los asuntos humanos, los conceptos que albergan el rendimiento de las narraciones, son de lo más variado. Lo que en Lesskow parece asociarse más fácilmente a lo religioso, en Hebel encaja mejor en las perspectivas pedagógicas de la Ilustración, en Poe aparece como tradición hermética, encuentra un último asilo en Kipling en el ámbito vital de los marinos y soldados coloniales británicos. Ello no impide la común levedad con que todos los grandes narradores se mueven, como sobre una escala, subiendo y bajando por los peldaños de su experiencia. Un escala que alcanza las entrañas de la tierra y se pierde entre las nubes, sirve de imagen a la experiencia colectiva a la cual, aun el más profundo impacto sobre el individuo, la muerte, no provoca sacudida o limitación alguna.

su deber para con el mito, sino que prefiere saberse rodeada de cuentos, nos muestra que la naturaleza no reconoce únicamente cia.) El hechizo liberador de que dispone el cuento, no pone en seres humanos. Hace ya mucho que los cuentos enseñaron a los gura de los animales que vienen en auxilio de los niños en los gura del sagaz nos muestra que las preguntas planteadas por el nos muestra que las cosas que tememos son escrutables; en la fien la figura del hermano menor nos muestra cómo sus probabisión depositada sobre su pecho por el mito. En la figura del tonto disposiciones tomadas por la humanidad para sacudir la opreera máximo, su ayuda era la más cercana. Ese era el apremio del consejo era preciado, la leyenda lo conocía, y cuando el apremio siste clandestinamente en la narración. El primer narrador versejero del niño, por haber sido el primero de la humanidad, subvalor en subcoraje, es decir, la astucia, y supercoraje, la insoleninsolencia. (De esta manera el cuento polariza dialécticamente el sejable es oponerse a las fuerzas del mundo mítico con astucia e hombres, y siguen haciéndolo hoy a los niños, que lo más aconmito son simples, tanto como la pregunta de la Esfinge; en la fimítico originario; en la figura del que salió a aprender el miedo lidades de éxito aumentan a medida que se distancia del tiempo nos muestra cómo la humanidad se «hace la tonta» ante el mito: mito. El cuento de hadas nos da noticias de las más tempranas dadero fue y será el contador de cuentos o leyendas. Cuando el hadas. Dicho género, que aun en nuestros días es el primer conjuego a la naturaleza de un modo mítico, sino que insinúa su «Y si no han muerto, viven hoy todavía», dice el cuento de

> complicidad con el hombre liberado. El hombre maduro experimenta esta complicidad, sólo alguna que otra vez, en la felicidad; pero al niño se le aparece por vez primera en el cuento de hadas y lo hace feliz.

# IVX

y aun así no está fuera del hombre. "Míticas" en este sentido son mente amítico; es mítica en su incidencia hechizante y estática, «mezcla de cuento de hadas y saga», dice, «contiene algo propiael ya mencionado divorcio entre el mito y el cuento de hadas. Una saga a la que se refiere Ernst Bloch cuando explica a su manera das y leyenda, bastante similar a la mezcla de cuento de hadas y torias de Lesskow, se trata de una combinación de cuento de ha-«El peregrino encantado». En ésta, como en otras muchas histamiento. Semejante interpretación de Orígenes está basada en surrección, no tanto como transfiguración, sino como desencanras. Empalmando con la creencia popular rusa, interpretó la re-Orígenes. Se proponía traducir su obra Sobre las causas primerechazada por la Iglesia romana. Lesskow estaba muy influido por apokastasis --el acceso de todas las almas al paraíso-- que fuera un papel preponderante la especulación de Orígenes sobre la ortodoxa. Como es sabido, en el contexto de esta dogmática, juega de tendencias alentadas por la dogmática de la Iglesia grecofundo con el espíritu del cuento de hadas como Lesskow. Se trata el mucho menos taoísta Gotthelf; a ratos extrae a la saga de la sando con naturalidad. Y esta situación se repite ciertamente en pareja Filemón y Baucis: como salidos de un cuento aunque polas figuras de corte taoísta, sobre todo las muy antiguas como la de los peluquines, el guardián de osos, el centinela bondadoso. de las criaturas de Lesskow: los justos, Pavlin, Figura, el artista lidos de un cuento» son los personajes que conducen el cortejo propia al hombre que arde tanto dentro como fuera». «Como salocalidad del embrujo, salva la luz de la vida, la luz de la vida de reconocerse que la imagen de su propia madre los atraviesa a del mundo, se apiñan en derredor del que narra. No puede dejar era la compasión que sentía por todos los seres vivientes. A veces quiera a los animales. No comía ni carne ni pescado porque tal «que no era capaz infligir el menor sufrimiento a nadie, ni sitodos. «Era de alma tan bondadosa», así la describe Lesskow, Todos aquellos que encarnan la sabiduría, la bondad, el consuelo Pocos narradores hicieron gala de un parentesco tan pro-

mi padre se lo reprochaba ... pero ella contestaba: "...Yo misma he criado a esos animalitos, y son para mí como hijos míos. ¡No iba a comerme a mis propios hijos!" Tampoco comía carne en casa de los vecinos. "Yo he visto a los animales cuando aún estaban vivos", explicaba, "son conocidos míos, no puedo comerme a mis conocidos".»

El justo es el portavoz de la criatura, y a la vez, su encarnación suprema. Adquiere con Lesskow un fondo maternal, que a veces se crece hasta lo mítico (con lo que hace peligrar la pureza de lo fantástico). Indicativo de esto es el protagonista de su narración «Kotin, el alimentador y Platónida». Dicha figura protagónica, el campesino Pisonski, es hermafrodita. Durante doce años su madre lo educó como mujercita. Sus partes viriles y femeninas maduran simultáncamente y su doble sexualidad «se convierte en símbolo del hombre-dios».

Con ello, Lesskow asiste a la culminación de criatura y a la vez al tendido de un puente entre el mundo terrestre y el supraterrestre. Pues resulta que estas figuras masculinas, maternales y poderosamente terrestres, que una y otra vez se apropian de una plaza en el arte fabulador de Lesskow, son arrancadas del dominio del impulso sexual en la flor de su fuerza. Pero no por eso encarnan un ideal propiamente ascético; la continencia de estos justos tiene tan poco de privación, que llega a convertirse en el polo opuesto elemental de la pasión desenfrenada, tal como el narrador la encarnó en «Lady Macbeth de Mzensk». Así como la extensión del mundo de las criaturas está comprendida entre Pawlin y la mujer del comerciante, en la jerarquía de sus criaturas, Lesskow no renunció a sondearlas en profundidad.

# MAX

La jerarquía del mundo de las criaturas, encabezada por los justos, desciende escalonadamente hasta alcanzar el abismo de lo inanimado. Sin embargo, hay que tener en mente una circunstancia particular. La totalidad de este mundo de las criaturas no es vocalizado por la voz humana, sino por una que podríamos llamar como el título de una de sus más significativas narraciones: «La voz de la naturaleza». Esta refiere la historia del pequeño funcionario Filipp Filippowitch, que mueve todos los hilos para poder hospedar en su casa a un mariscal de campo que está de paso en su localidad. Y lo logra. El huésped, inicialmente asombrado por lo insistente de la invitación, pasado un tiempo

temente bruñido y se lo entrega a su marido. Este coge el cuerno, se aleja, «para volver con un cuerno de caza de cobre reluciencerle oír «la voz de la naturaleza». En eso, la mujer del anfitrión su viaje, concede al anfitrión el permiso, pedido por éste, de ha-Y todo sigue igual hasta que el huésped, poco antes de proseguir dole que «la voz de la naturaleza» no dejará de hablarle un día cambio, consuela diariamente a la alta personalidad aseguránes que el anfitrión no tiene intención de dejarse reconocer. En encontrado antes. ¿Pero quién es? Eso no lo recuerda. Lo curioso cree reconocer en su anfitrión a alguien con quien ya se hubiera el sentido profundo de la historia se esconde detrás de su puerinorabilidad, a un intendente bribón." "Así es, su señoría", resregimiento de cazadores, al que encomendé vigilar, por su hoya lo tengo, hermano, ahora te reconozco! Tú eres el músico del tente como un trueno, el mariscal de campo exclamó: "¡Detente, Apenas hubo inflado las mejillas y extraído el primer sonido, polo acerca a sus labios y parece instantáneamente transformado. lidad nos da una idea del extraordinario humor de Lesskow. preferí dejar hablar a la voz de la naturaleza".» La manera en que pondió el amo de la casa. "Antes que recordárselo yo mismo,

dad, a un intendente bribón.» Eso es lo que se dice al final, en la cionario había sido delegado para «vigilar, por su su honorabiliescena del reconocimiento. Pero apenas iniciada la narración nera aún más subrepticia. Habíamos oído que el pequeño función de víveres, donde, junto a las ratas, roía las galletas y las booíamos lo siguiente sobre el anfitrión: «Todos los habitantes de dicional simpatía que une a los narradores con pillos y bribones suficiente como para instalarse en una bonita casa de madera.» tas estatales, con lo que..., pasado el tiempo llegó a juntar lo tar, sino apenas un insignificante inspectorcillo en la administrarango de importancia, que no era ni funcionario estatal ni milila localidad conocían al hombre, y sabían que no gozaba de un judío, ora el tonto, quien salta a asumir el papel. Se trata siemeste pasa de uno a otro. Ora es el vagabundo, ora el trapichero para Hebel, el justo tiene el papel protagónico en el theatrum mayor fidelidad acompañan a un Hebel. No obstante, también Zundelfrieder, Zundelheiner y Dieter El Rojo, son los que con niega de ello en las cumbres del género: personajes como los Toda la literatura picaresca da testimonio de ello. Tampoco re-Como puede verse, esta historia coloca en su justo lugar a la tramundi. Pero por no haber nadie que esté a la altura de ese papel Ese humor vuelve a confirmarse en la misma historia de macomo punto en que la acabada depravación se torna en santidad precisamente ese final es el que los místicos tienden a considerar se dejan llevar por su pasión desenfrenada hasta el final. Pero turalezas elementales de sus «Narraciones de los viejos tiempos» ánimo que mucho lo acercaron a una ética antinómica. Las nacide con Dostoyevski- ostensiblemente conoció estados de cetro. Lesskow --este sería uno de los pocos rasgos en que coinblas, así como la majestad con que el Mal se permite allí alzar su terrible en que el mundo de este autor puede llenarse de tiniecólera de Aquiles o el odio de Hagen. Es asombrosa la manera pasiones puestas en movimiento son tan aniquiladoras como la narraciones históricas de Lesskow, existen muchas en las que las precipitado y charlatán arroyo que mueve el molino. Entre las de Hebel, que la de la gran corriente silenciosa del Volga con el ral elevada, sin embargo, no por ello estoy menos inclinado a ción práctica de la vida que en una filosofía abstracta o una moque mi línea de pensamiento está más fundada en una concepconsciente», escribe en «Con motivo de la sonata Kreutzer», «de instrumento del justo. Compárese con la actitud de Lesskow. «Soy guno, porque cualquiera de ellos podría llegar a convertirse en solidariza con principio alguno, aunque tampoco rechaza ninprovisación moral. Hebel es un casuista. Por nada del mundo se pre, de caso en caso, de una actuación extraordinaria, de una impensar como lo hago.» Por lo demás, las catástrofes morales de Lesskow, guardan la misma relación con los incidentes morales

# XIX

Cuanto más profundamente Lesskow desciende en la escala de las criaturas, tanto más evidente es el acercamiento de su perspectiva a la de la mística. Por lo demás, y como podrá verse, mucho habla a favor de que también aquí se conforma un rasgo que reside en la propia naturaleza del narrador. Ciertamente sólo pocos osaron internarse en las profundidades de la naturaleza inanimada, y en la reciente literatura narrativa poco hay que, con la voz del narrador anónimo anterior a todo lo escrito, pueda resonar tan audiblemente como la historia «La alejandrita» de Lesskow. Trata de una piedra, el pyropo. Desde el punto de vista de la criatura, la pétrea es la capa más inferior. Pero para el narrador está directamente ligada a la superior. A él le está dado atisbar, en esta piedra semipreciosa, el pyropo, una profecía natural de la naturaleza petrificada e inanimada, referida al mundo

red, apoyó su cabeza sobre el codo y comenzó a sollozar.» dro!" Dichas esas palabras, el viejo Wenzel se volvió hacia la padeclarado maryor de edad..." "Qué disparates dice", le intese la descubriese hasta que llegó a Siberia un gran hechicero, un gre. Así fue desde el origen del mundo, pero durante mucho dra rusa profética ...! ¡Oh, siberiana taimada! Siempre verde como anillo con la alejandrita, que, como es sabido, da destellos rojos se cuenta: «De pronto cogió mi mano, la mano en que tenía el consumado tiene acceso a la cámara más recóndita del reino de un orfebre de la piedra llamado Wenzel y que llevó su oficio a nihistórico en que vive. Es el mundo de Alejandro II. El narrador grienta ... Y ese es el destino, ¡el destino del noble zar Alejanfijarse en la piedra! Contiene una verde mañana y una tarde san-¡Un hechicero!" gritaba Wenzel a toda voz. "¡No tiene más que ¡sino por un sabio llamado Nordenskjöld!" "¡Un hechicero le digo! rrumpí, "Esa piedra no fue descubierta por ningún hechicero, mago, para encontrarla, justo el día en que el zar Alejandro fue tiempo se escondió en el interior de la tierra, y no permitió que la esperanza, y sólo cuando llegaba la tarde se inundaba de sanbajo iluminación artificial, y exclamó: "...Mirad, he aquí la pielas criaturas. Es una encarnación de lo piadoso. De este orfebre plateros de Tula y decir que, de acuerdo a Lesskow, el artesano veles artísticos apenas imaginables. Se lo puede colocar junto a los —o mejor dicho, el hombre al que atribuye el propio saber— es

Dificilmente podríamos acercarnos más al significado de esta importante narración, que esas pocas palabras que Paul Valéry escribiera en un contexto muy alejado de éste.

Al considerar a un artista dice: «La observación artistica puede alcanzar una profundidad casi mística. Los objetos sobre los que se posa pierden su nombre: sombras y claridad conforman un sistema muy singular, plantean problemas que le son propios, y que no caen en la órbita de ciencia alguna, ni provienen de una práctica determinada, sino que deben su existencia y valor, exclusivamente a ciertos acordes que, entre alma, ojo y mano, se instalan en alguien nacido para aprehenderlos y conjurarlos en su propia interioridad.»

Con estas palabras, alma, ojo y mano son introducidos en el mismo contexto. Su interacción determina una práctica. Pero dicha práctica ya no nos es habitual. El rol de la mano en la producción se ha hecho más modesto, y el lugar que ocupaba en el narrar está desierto. (Y es que, en lo que respecta a su aspecto sensible, el narrar no es de ninguna manera obra exclusiva de la

voz. En el auténtico narrar, la mano, con sus gestos aprendidos en el trabajo, influye mucho más, apoyando de múltiples formas lo pronunciado.) Esa vieja coordinación de alma, ojo y mano que emerge de las palabras de Valéry, es la coordinación artesanal con que nos topamos siempre que el arte de narrar está en su elemento. Podemos ir más lejos y preguntarnos si la relación del narrador con su, material, la vida humana, no es de por sí una relación artesanal. Si su tarea no consiste, precisamente, en elaborar las materias primas de la experiencia, la propia y la ajena, de forma sólida, útil y única. Se trata de una elaboración de la cual el proverbio ofrece una primera noción, en la medida en que lo entendamos como ideograma de una narración. Podría decirse que los proverbios son ruinas que están en el lugar de viejas historias, y donde, como la hiedra en la muralla, una moraleja trepa sobre un gesto.

Así considerado, el narrador es admitido junto al maestro y al sabio. Sabe consejos, pero no para algunos casos como el proverbio, sino para muchos, como el sabio. Y ello porque le está dado recurrir a toda una vida. (Por lo demás, una vida que no sólo incorpora la propia experiencia, sino, en no pequeña medida, también la ajena. En el narrador, lo sabido de oídas se acomoda junto a lo más suyo.) Su talento es de poder narrar su vida y su dignidad; la *totalidad* de su vida. El narrador es el hombre que permite que las suaves llamas de su narración consuman por completo la mecha de su vida. En ello radica la incomparable atmósfera que rodea al narrador, tanto en Lesskow como en Hauff, en Poe como en Stevenson. El narrador es la figura en la que el justo se encuentra consigo mismo.

# OTEMKIN

como era, que toda alusión al tema acarreaba la pérdida del facionó el pestillo y descubrió que la puerta no estaba cerrada con aposentos de Potemkin. Sin golpear y sin dudarlo siquiera, acse lanzó a lo largo de corredores y galerías hasta llegar ante los servicial Shuwalkin. Se le explicó lo sucedido y se lamentaron por pequeño e insignificante asistente, coincidió en la antesala del exigieron la atención de la Zarina misma. Los altos funcionarios resolución de estos asuntos, imposible sin la firma de Potemkin, ves inconvenientes. Las actas se apilaban en los registros y la ciller tuvo una duración particularmente prolongada y causó gravor de la emperatriz Catalina. Una de estas depresiones del candado. En la Corte esta afección jamás se mencionaba, sabido acercársele; el acceso a su habitación estaba rigurosamente vede forma más o menos regular, y durante las cuales nadie podía nieblas, envuelto en una raída bata de cama y comiéndose las jaron convencer y Shuwalkin, el paquete de actas bajo el brazo, ñorías», respondió Shuwalkin, «confiadme las actas, os lo ruego». no estar en condiciones de requerir sus servicios. «Si es así, Setece? ¿Qué puedo hacer para asistiros, Excelencias?» preguntó el ya era habitual, intercambiaban gemidos y quejas. «¿Qué aconpalacio de la cancillería con los consejeros de estado que, como no veían remedio a la situación. Fue entonces que Shuwalkin, un llave. Al penetrar vio a Potemkin sentado sobre la cama entre ti-Los consejeros de estado, que no tenían nada que perder, se de-Se cuenta que Potemkin sufría de depresiones que se repetían

<sup>\* «</sup>Franz Kafka», publicación parcial en: Jüdische Rundschau, 12-12-1934.

uñas. Shuwalkin se dirigió al escritorio, cargó una pluma y sin perder tiempo la puso en la mano de Potemkin mientras colocaba un primer acta sobre su regazo. Potemkin, como dormido y después de echar un vistazo ausente sobre el intruso, estampó la firma, y luego otra sobre el próximo documento, y otra... Cuando todas las actas fueron así atendidas, Shuwalkin cerró el portafolio, lo echó bajo el brazo y salió sin más, tal como había venido. Con las actas en bandolera hizo su entrada triunfal en la antesala. Los consejeros de estado se abalanzaron sobre él, le arrancaron los papeles de las manos y se inclinaron sobre ellos con la respiración en vilo. Nadie habló; el grupo se quedó de una pieza. Shuwalkin se les acercó nuevamente para interesarse servicialmente por el motivo de la consternación de los señores. Fue entonces que su mirada cayó sobre la firma. Todas las actas estaban firmadas Shuwalkin, Shuwalkin, Shuwalkin, Shuwalkin...

\* castillos si son secretarios. Y aunque sus posiciones sean las más Angel. Lukács piensa en edades de tiempo y Kafka en edades de con las manos vacías, es el K. de Kafka. Pero Potemkin, que veaños de antelación en la obra de Kafka. El acertijo que alberga es mundo. El hombre que blanquea debe desplazar edades de el blanqueo de una esquina de pieza de funcionario». Georg Ludel mundo lo que cargan; ya lo cotidiano tiene su peso: «su desapenas si se les ve los ojos», como el castellano en su retrato c zón por la que tienen «la cabeza tan hundida sobre el pecho que con la esfera del mundo sobre los hombros? Quizá sea esa la ragados? ¿Serán acaso descendientes de los Atlantes que cargaban samente en los más bajos y degenerados personajes, en los porde pronto, emerger espontáneamente en todo su poderío precialtas, están hundidos o hundiéndose, aunque todavía pueden, así geta en su habitación apartada y de acceso prohibido, adormiel de Kafka. El mundo de las cancillerías y registros, de las gascomo es debido, hace falta el genio arquitectónico de un Miguel kács dijo en una ocasión que para construir hoy en día una mesa Klamm cuando está ensimismado, a solas. Pero no es la esfera teros y ancianos y endebles funcionarios. ¿Por qué están aletarpoder que en Kafka habitan, en buhardillas si son jueces, o en vicial Shuwalkin que se toma todo a la ligera para quedarse luego tadas y enmohecidas cámaras, ése es el mundo de Kafka. El sermundo, y con los gestos menos vistosos. Los personajes de Kafka fallecimiento es el del gladiador después del combate, su trabajo lado y desamparado, es un antepasado de esos depositarios de Esta historia es como un heraldo que irrumpe con doscientos

> baten palma contra palma a menudo por razones singulares. En una ocasión se dice, casualmente, que esas manos son «en realidad martillos de vapor».

supuesto que esto no se refiere al contexto económico sino a las cionarios, que casi podría considerárselos inmensos parásitos. Por convincente.» Hasta tal punto es la suciedad atributo de los funenfado. No obstante, a ella, esta respuesta le había parecido muy le había contestado una vez un funcionario, probablemente con incomprensible. "Para ensuciar las escaleras de entrada a la casa", nario. «La función del transporte público le era totalmente terior no está limpia. La mugre es el elemento vital del funciociedad. Manchas abundan en el uniforme del padre y su ropa ingado. Según muchos indicios, para Kafka el mundo de los funcionador. La culpa lo atrae tanto como a un funcionario de juzhijo a una muerte por ahogamiento, y el padre mismo es el sanrelación padre-hijo. ¡Pero rica en qué consecuencias! Sentencia al mundo para mantener viva y rica en consecuencias a la arcaica del mundo de sí. Debe poner en movimiento a toda una edad del padre que echa de si el peso de la manta, al hacerlo arroja el peso cente aunque más propiamente eras un hombre diabólico!"» El entendimiento. -..."¡Ahora sabrás que hay más fuera de ti, ancompletamente libre, sacudiendo las piernas. Resplandecía de al padre a adivinar las intenciones del hijo. ..."-Y ahí estaba, demasiado para ti...! Afortunadamente nadie tiene que enseñarle toy. Y aunque sea con mi última fuerza, sería suficiente, jincluso "Querías cubrirme, ya lo sé joyita mía, pero cubierto aún no esguido en la cama, una mano apuntando ligeramente al cielo raso despliega enteramente en su vuelo, mientras él se incorpora erque echa de sí la manta con tanta fuerza que por un segundo se manera que la respuesta se estrella contra la pregunta, al tiempo inquietes, estás bien cubierto." "¡No!" exclama el padre, de tal y decrépito al que acaba de llevar dulcemente a la cama: «"No te degeneración, la de los padres. El hijo calma al padre embotado nunca serán más terribles que cuando surgen de la más profunda extrae su sustento. Así, a expensas del hijo, se gana también la honra ya que están hechos de embotamiento, degeneración y sucionarios y el de los padres son idénticos. Y la semejanza no los tes sabías sólo de til ¡Propiamente no eras más que un niño inopositarios de poder en proceso de hundimiento o de ascenso. Pero vida el padre de la tan especial familia de Kafka, y se sustenta fuerzas de la razón y de la humanidad de las cuales esta estirpe A paso continuo y lento aprendemos a conocer a estos de-

ese pecado hiciera Kafka tanto como al hijo: «El pecado herediprovocar y dar lugar a esa extralimitación, a esa caída.» Lo mismo el cual una de las primeras victorias fue el derecho escrito. Aunque aquello por lo cual el padre reclama la solidaridad de los ceso pendiente aquí es perpetuo, y nada parecerá más reprobable se desprende que se haya cometido por ello una injusticia. El protica su dominio de forma aún más incontrolada. cretos, por lo que, basándose en ellos, el mundo primitivo prac que aquí el derecho escrito aparece en libros de código, son se trega de las doce Tablas de la Ley; a un mundo primitivo sobre gen contra K. Nos devuelve a un tiempo muy anterior a la enpuede decirse del enjuiciamiento cuyos procedimientos se diriinevitable», y cuyos «propios ordenamientos son los que parecen gen sobre la antigua noción de destino, «una noción que se hace Hermann Cohen ya lo había llamado, en una acotación al marun azar, sino el destino que se manifiesta en su ambigüedad los inadvertidos, no indica, desde el punto de vista del derecho, cación de estas leyes, por más desgraciado que sea su efecto sobre las inadvertidamente y caer por ello en la expiación. Pero la aplidel mundo de las leyes no escritas. El hombre puede transgredirpecha K. Las leyes y normas circunscritas quedan en la antesala bunales el que se juzgue a inocentes en plena ignorancia», sosno deben ser vistos. «...es propio de esta manera de ser de los trialimentar a su respecto. Los tribunales disponen de códigos, pero que les caracteriza es la única esperanza que los hombres pueden de éstos no es su corruptibilidad ilimitada. Es más, la venalidad mencionados funcionarios y cancillerías de tribunal. Pero lo peor hereditario -el pecado de haber creado un heredero- si no al reditario en su persona.» ¿Pero a quién se le adscribe este pecado es víctima de una injusticia por haberse cometido el pecado hereproche que el hombre hace y al que no renuncia, y según el cual tario, la antigua injusticia que el hombre cometiera, radica en el de pecado hereditario. Porque a nadie atañe la precisión que de sador, y el pecado del que acusa al hijo vendría a ser una especie también sus derechos. El padre sancionador es asimismo el acusobre aquél cual enorme parásito. No sólo le roe las fuerzas sino Kafka que la acusación es pecaminosa. De ningún lugar del texto hijo. No obstante, sería erróneo concluir a partir de la cita de padre a través del hijo? Por lo que el pecador sería en realidad el

Las circunstancias de cargo y familia coinciden en Kafka de múltiples maneras. En el pueblo adyacente al monte del castillo se conoce un giro del lenguaje que ilustra bien este punto. «"Aquí

a la camarera de la taberna. "Se abrazaron y el pequeño cuerpo su camino a cada paso, y las conquista sin inconvenientes como siones tengan aún otras características comunes con las ción", dijo K., ..."una buena observación, y puede que las decimidas como jóvenes muchachas." "Esa es una buena observasolemos decir, quizá lo sepas, que las decisiones oficiales son tíardía entre las manos de K. Rodaron sumidos en una insensibiel seno familiar como si éste fuera una cama. Las encuentra en Castillo» y en «El Proceso», y que se abandonan a la lascivia en tarse a todo, como las tímidas mozuelas que K. encuentra en «El muchachas".» Y la más notable de estas es, sin duda, de prescurioso que estas mujeres impúdicas no parezcan jamás bonitas. quiera el aire, asfixiante de enajenación, parecía tener la comnas y jamás holladas por el hombre; una lejanía tal que ni sisensación de extravío, como si estuviera muy lejos en tierras ajede Klamm y acabaron rendidos sobre el pequeño charco de cerlidad de la que K. intentaba sustraerse continua e inútilmente. puede ser la culpa lo que lo embellece ...ni tampoco el justo casnotable, y en cierta medida, de carácter científico natural ... No recónditos, por ejemplo, en el acusado. «"Este es un fenómeno En el mundo de Kafka, la belleza sólo surge de los rincones más volveremos a oír hablar de esta lejanía, de esta extrañeza. Pero es más alternativa que internarse aún más lejos en el extravío.» Ya posición del aire nativo, y que, por su insensata seducción, no deja horas, ...durante las cuales le era imposible desembarazarse de la veza y otras inmundicias que cubrian el suelo. Así transcurrieron Desplazándose unos pasos, chocaron sordamente contra la puerta dimientos contra ella esgrimidos y a ellos inherente."» tigo ...puede, por lo tanto, radicar exclusivamente en los proce-

De «El Proceso» puede inferirse que los procedimientos legales no le permiten al acusado abrigar esperanza alguna, aun en esos casos en que existe la esperanza de absolución. Puede que sea precisamente esa desesperanza la que concede belleza únicamente a esas criaturas kafkianas. Eso por lo menos coincide perfectamente con ese fragmento de conversación que nos transmitiera Max Brod. «Recuerdo una conversación con Kafka a propósito de la Europa contemporánea y de la decadencia de la humanidad», escribió. «"Somos", dijo, "pensamientos nihilísticos, pensamientos suicidas que surgen en la cabeza de Dios." Ante todo, eso me recordó la imagen del mundo de la Gnosis: Dios como demiurgo malvado con el mundo no es más que un mal nal. "Oh no", replicó, "Nuestro mundo no es más que un mal

humor de Dios, uno de esos malos días." "¿Existe entonces esperanza fuera de esta manifestación del mundo que conocemos?" El sonrió. "Oh, bastante esperanza, infinita esperanza, sólo que no para nosostros."» Estas palabras conectan con esas excepcionales figuras kafkianas que se evaden del seno familiar y para las cuales haya tal vez esperanza. No para los animales, ni siquiera esos híbridos o seres encapullados como el cordero felino o el Odradek. Todos ellos viven más bien en el anatema de la familia. No en balde Gregorio Samsa se despierta convertido en bicho precisamente en la habitación familiar; no en balde el extraño animal, medio gatito y medio cordero, es un legado de la propiedad paternal; no en balde es Odradek la preocupación del jefe de familia. En cambio, los «asistentes» caen de hecho fuera de este círculo.

= turas incompletas, seres en estado nebulosos. De este tipo son los sus semejantes, los incompletos e incapaces, existe la esperanza. crepuscular sólo podía verse un ovillo en su rincón.» Para ellos y sible. Y para lograrlo, entre cuchicheos y risitas contenidas, haello «se establecieron en un rincón del suelo, sobre dos viejos sido aún excluidos completamente del seno de la naturaleza y por dice que se parecen a Bernabé, y éste es un mensajero. No han ajetrean en calidad de enviados u ordenanzas. El mismo Kafka sonajes aunque no pertenecen a ninguno; de un círculo a otro asistentes kafkianos; no son ajenos a los demás círculos de percarse apretujadamente unos contra otros. En la penumbra cían variados intentos de entrecruzar brazos y piernas, de acurruvestidos de mujer. Su orgullo era... ocupar el menor espacio povela El Asistente. Las sagas hindúes incluyen Gandarwas, criadel sur y que no se cansan. La ambigüedad sobre su forma de ser así como también los bufones o tontos que moran en esa ciudad de noche aparece en el balcón como vecino de Karl Rossmann, mador salido de la «Descripción de una lucha», el estudiante que viesa toda la obra de Kafka. De la misma estirpe son tanto el tilas figuras de la pequeña pieza de Robert Walser, autor de la norecuerda la iluminación intermitente con que hacen su aparición Los asistentes pertenecen a un círculo de personajes que atra-

Lo que más finamente y sin compromiso se reconoce en el actuar de estos mensajeros, es en última instancia la perdurable y tétrica ley que rige todo este mundo de criaturas. Ninguna ocupa una posición fija, o tiene un perfil que no sea intercambiable. Todas ellas son percibidas elevándose o cayendo; todas se intercambian con sus enemigos o vecinos; todas completan su tiempo

apenas en el inicio de un largo trayecto. No se puede hablar aqui y son, no obstante, inmaduras; todas están agotadas y a la vez que Kafka no responde a su llamada. Como un segundo Odiseo, de ordenamientos o jerarquías. El mundo del mito que los susu silencio». Y éste es el que emplean contra Odiseo. Pero, según renas callan; disponen de «un arma más terrible que su canto..., crear sus historias, Kafka las describía como leyendas para diatradicional de las victorias sobre el mito. Cuando se proponía ciones dejan de ser ineludibles. Es más, la leyenda es la memoria tucia introdujeron artimañas en el mito, por lo que sus imposien ese umbral que separa al mito de la leyenda. La razón y la asantigüedad, judíos y chinos que Kafka tiene y que encontraremás cerca no supo ya nada de ellas.» Entre los ascendientes de la lo dejó escurrirse «de su mirada dirigida hacia la lejanía..., la pone es incomparablemente más reciente que el mundo katpodía penetrar su íntima interioridad. Aunque sea ya inconcebi-Kafka, él «era tan astuto, tan zorro, que ni la diosa del destino incluso infantiles pueden ser tablas de salvación». Con estas pade ellas la demostración de que «también medios deficientes e mos más adelante, no hay que olvidar a los griegos. Ulises está forma de las sirenas se fue desvaneciendo, y justo cuando estuvo kiano, al que promete ya la redención. Pero lo que sabemos es tido, «como escudo». los dioses el procedimiento simulador» que nos fuera transmilas sirenas callaban y les opuso, sólo en cierta medida, a ellas y a ble para el entendimiento humano, tal vez notó realmente que labras inicia su cuento sobre «El callar de las sirenas». Allí las silécticos. Introducía en ellas pequeños trucos, para luego poder leer

Con Kafka callan las sirenas. Quizá también porque allí la música y el canto son expresiones, o por lo menos fianzas, de evasión. Una garantía de esperanza que rescatamos de ese entremundo inconcluso y cotidiano, tanto consolador como absurdo, en el que los asistentes se mueven como por su casa. Kafka es como ese muchacho que salió a aprender el miedo. Llegó al palacio de Potemkin hasta toparse en los agujeros de la bodega con Josefina, una ratoncita cantarina, asi descrita: «Un algo de la pobre y corta infancia perdura en ella, algo de la felicidad perdida a jamás, pero también algo de la vida activa actual y de su pequeña e inconcebible alegría imperecedera.»

Hay un cuadro de infancia de Kafka y rara vez «da pobre corta infancia» exhibirá una imagen más conmovedora. Tiene su origen en uno de esos talleres del siglo XIX que, con sus colgaduras, cortinajes y palmeras, sus gobelinos y caballetes, hacen pensar en algo intermedio entre una sala real y una cámara de torturas. Con su estrecho y a la vez humillante traje infantil cubierto de artículos de pasamanería, se sitúa el chico de unos seis años en medio de una especie de paisaje constituido por un jardín invernal. Palmas absortas se insinúan en el fondo. Como si fuera posible, para hacer aún más tórridos y pegajosos a esos trópicos almohadonados, volcado hacia su izquierda, el modelo porta un desmesurado sombrero a la usanza española. Ojos inconmensurablemente tristes dominan el paisaje predeterminado, y a la escucha, la concha de una gran oreja.

mos! ¡A Clayton!» El lector de este anuncio es Karl Rossman, la se cierra y ya nada se reabrirá! ¡Maldito el que no nos crea! ¡Vaprisa para ser admitidos antes de medianoche! ¡A las doce todo mos ya a aquellos que se hayan decidido por nosotros! !Pero daos el teatro que a todos necesita! ¡Cada uno en su lugar! ¡Felicitabienvenidos! ¡El que quiera ser un artista que se presente! ¡Somos piensa en su futuro merece estar con nosotros! ¡Todos serán que deje pasar esta oportunidad la pierde para siempre! ¡El que gran teatro de Oklahoma os llama! ¡Sólo hoy! ¡Única ocasión! ¡El tro de Oklahoma, de las seis de la mañana hasta medianoche! ¡E en la pista de carreras de Clayton se admite personal para el teaquina callejera, Karl vio un afiche con la siguiente leyenda: ¡Hoy, lo experimenta en el teatro natural de Oklahoma. «En una essu renacimiento en la nueva tierra con un nombre completo. Y «América». Mientras que en las otras novelas el autor sólo se renombre del héroe nos indica ya la singular particularidad de ante si vista como una pradera segada y ya no hay ni cuello ni espuelas, abandonadas las riendas que tampoco existían; la tierra el corcel galopante, suspendido de lado y estremecido por la certercera y más afortunada encarnación de K., el héroe de las no fería a una apenas murmurada inicial, aquí el autor experimenta cabeza de caballo.» Este deseo contiene muchas cosas. Su satiscana tierra trepidante, largadas las espuelas porque ya no había facción pone precio a su secreto y se encuentra en América. El traspasado esa gran pena: «si fuese un indio, siempre alerta sobre El íntimo «deseo de convertirse en un indio», pudo haber

velas de Kafka. La felicidad le espera en el teatro natural de Oklahoma, una verdadera pista de carreras, como el estrecho tapiz de su habitación en que la «desventura» otrora se abatiera sobre su persona y sobre el cual a ella se abandonara como en «una pista de carreras». Esta imagen es familiar para Kafka desde la escritura de sus observaciones «sobre la reflexión de los jinetes caballeros», desde que hizo que «el nuevo abogado» escalara los peldaños del tribunal «con altas zancadas y sonoro paso sobre el mármol», y que lanzara a sus «niños en la carretera» al campo con grandes brincos y brazos en cruz. Por lo tanto también a Karl Rossman puede ocurrirle que «distraído en su sopor» se dedique a efectuar «grandes saltos, consumidores de tiempo e inútiles». Por ello, sólo podrá alcanzar la meta de sus deseos sobre una pista de carreras.

su «Estrella de la Redención». «El concepto del sabio, clásicasentido en que Franz Rosenzweig habla de la interioridad del es transparente, nítido y prácticamente sin carácter sólo en el el enigmático lugar y la figura totalmente libre de enigmas, transque viene a ser el hombre medio... Cuando el chino resalta la puridad de carácter; es el hombre verdaderamente sin carácter, lo mente... encarnado por Confucio, se deshace de toda particulahombre en China como siendo «prácticamente sin carácter» en parente y nítida de Karl Rossman están unidos. Karl Rossman cebirlos asimismo como actos del teatro natural de Oklahoma. pequeños estudios y cuentos de Kafka cobran luz plena al cones un teatro de gestos. Una de las funciones significativas de este nes- el teatro natural de Oklahoma evoca al teatro chino, que de balanza del comportamiento compuesto por gestos y ademamente -quizá esta pureza del sentimiento es un finísimo platillo carácter.» Sea cual fuere la forma de comunicarlo conceptualreza del sentimiento se trata de algo completamente diferente del rio inédito a «El fratricidio», Werner Kraft reconoció con mucha dado para tales ordenamientos experimentales. En un comentacontextos y ordenamientos experimentales. El teatro es el lugar terminado. Más bien cobran significados diversos según variados tengan de antemano para el autor un significado simbólico dede la obra de Kafka instituye un código de gestos sin que éstos Sólo entonces se reconocerá con toda seguridad que la totalidad Se puede efectivamente continuar y decir que toda una serie de teatro de la naturaleza es la resolución de ocurrencias en gestos. agudeza la cualidad escénica de la acción de este relato. «La pieza Esta pista es a la vez un teatro, lo que plantea un enigma. Pero

volvió a moverse. Desde ese lugar tenía que inclinarse profuna explicarlos. En la «Metamorfosis» leemos que «"sentarse al pudamente hacia atrás para poder aún atisbar al religioso». hacia abajo, un sitio inmediatamente adyacente al púlpito. K alargó el brazo para indicar con el índice marcadamente doblado delanteros, pero para el religioso esa distancia era aún excesiva; ciones. En el penúltimo capítulo, K. se detiene «en los bancos más renuncia a adaptar estos ademanes a situaciones habituales, como el toque de campana que se eleva al cielo es demasiado sotraña"». «El Proceso» superaba ya ampliamente tales consideraa su lado por la sordera del jefe, también es una actitud expitre y desde lo alto hablar con el empleado que debe arrimarse paciosa. Cuanto más se incrementa la maestría de Kafka, tanto entorno habitual, por lo que irrumpen en una dimensión más estos de las figuras kafkianas son demasiado contundentes para el noro como para ser un mero timbre de entrada, también los gessuena el campanazo "en toda la ciudad y se eleva al cielo"». Así siado fuerte como para corresponder a un timbre de puerta". Re-Pero este timbrazo, y así se especifica expresamente, es "dema-Weise que deja a continuación su casa en la que tiene su oficina. timbre. El toque ocurre con la mayor naturalidad al coincidir con puede comenzar, y es efectivamente anunciada por un toque de

para subir a encontrarse con los señores. Mientras actuaba de esta dadosamente los ojos hacia arriba, lo colocó sobre la mano exsin mirar, uno de los papeles del despacho... haciendo girar cuiel mismo K. hace teatro. Casi sin saberlo, cogió «lentamente... un actor chino el espanto pero nadie se asustaría. En otra parte, oyeron el aldabonazo en la puerta de la corte. Así representaría sigue siendo el ademán. Inclinados de espanto andan los que trón de los expresionistas, lo más decisivo, el foco de la acción ademán, pero también como para El Greco que fue el santo paestá representado por el cielo. Pero normalmente este cielo no es sí un telón, o más aún, un drama. El teatro del mundo es el essin duda lo más inabarcable. Cada uno de ellos significaba de por forma no pensaba en nada determinado. Estaba dominado por el tendida, lo elevó poco a poco mientras él mismo se incorporaba gar el fondo pintado de la escena, encuadrado, en una galería. Al más que fondo. Para examinarlo en su propia ley habría que colcenario sobre el que se interpreta ese drama y cuyo telón de foro chos a los que él atribuía importancia», el gesto era para Kafka igual que El Greco, Kafka desgarra el cielo que está detrás de cada Cuando Max Brod dice: «inabarcable era el mundo de los he-

sentimiento de que debía comportarse así, si quería completar la gran petición suplicatoria que lo absolvería definitivamente.» La combinación de extremo, enigma y llaneza relacionan este gesto con lo animal. Podemos leer un largo fragmento de alguna de las historias de animales de Kafka, sin apercibirnos para nada de que no se trata de seres humanos. Y al llegar al nombre de la criatura —un mono, perro o topo— apartamos espantados la mirada y nos damos cuenta de lo alejados que ya estamos del continente humano. Kafka siempre lo está; retira los soportes tradicionales del ademán para quedarse con un objeto de reflexión intermi-

alegoría, también al emprender su interpretación? En «El Prosobre la mano desplegada. Pero las parábolas de Kafka se desde la satisfacción del lector que las alisa para que puedan posarse es apto para las parábolas, consideradas desde el punto de vista volver a ser una hoja lisa. Este segundo sentido de «despliegue» de papel, cuyo armado enseñamos a los niños, se despliega hasta doble sentido. El capullo se despliega en flor, así como el barco el despliegue de la parábola. Pero la palabra «desplegar» tiene un que podría suponerse que la totalidad de la novela no es más que ceso» esto ocurre a través del religioso, y en un lugar tan notable ter nebuloso que reside en su interioridad. ¿Hubiera provocado «El médico rural», se habrá probablemente percatado del carácla parábola «De la Ley». El lector que se encuentra con ella en procede de las historias conceptuales de Kafka. Basta pensar en aclaración. ¿Pero poseemos acaso esa doctrina, o mejor dicho, esa tán concebidos para ser citados, para ser contados a modo de gorías, pero tampoco textos independientes, autocontenidos. Esoccidentales de la prosa, ocupando en términos de doctrina un tica. Sin embargo, sus piezas no encajan plenamente en las formas forma en flor. Por ello el resultado se asemeja a la creación poépliegan de acuerdo al primer sentido: como el capullo se trans-Kafka esa interminable serie de consideraciones surgidas de la enseñanza que acompaña a las alegorías de Kafka y que se ilustra lugar similar al de la Hagadá \* respecto a la Halajá. No son ale-Curiosamente, la reflexión es igualmente interminable cuando

<sup>\*</sup> La «hagadá» (leyenda) tiene en el Talmud un papel de ilustración poética de las consideraciones legales establecidas por la «Halajá» (prescripción). No se trata de meras alegorías mecánicas sino de referencias significativas que enriquecen la perspectiva puntual del legislador (N. del T.)

en los gestos de K. y en los ademanes de sus animales? No la tenemos. A lo sumo podemos decir que esto o aquello la insinúan. Quizá para Kafka lo que se conserva son sus reliquias. Nosotros podríamos decir que sus figuras son sus precursoras. Sea como fuere, se trata de la organización de la vida y del trabajo en la comunidad humana. Esta cuestión lo ocupó en creciente medida, mientras se le iba haciendo a la vez menos inteligible. En ocasión de la célebre conversación de Erfurt entre Napoleón y Goethe, aquél sustituyó el hado por la política. Cambiando de palabra, Kafka hubiera podido definir la organización como destino. Eso se lo planteó no sólo en relación a las hinchadas jerarquías de funcionarios de El Proceso y de El Castillo, sino de forma más palpable en las complicadas e inabarcables empresas de construcción, cuyo digno modelo trató en La Construcción de la Muralla China.

\*lo que el trabajo ineludiblemente requirió la más cuidadosa ganización se asemeja al hado. Metschnikoff, que delinea un esción... Nosotros -y hablo en nombre de muchos- llegamos a ción del tesoro acuático comunitario, se convierte, dadas las expor parte de un individuo o grupo de personas en la conservaen el soporte de una presa, el más infimo descuido o reflejo egoísta generaciones... La menor inatención en el cavado de una fosa o sultado de un trabajo colectivo ingeniosamente organizado... de sus grandes ríos históricos», lo hace empleando unos giros que mente las consignas de la dirección máxima, y entonces descutener conciencia de nuestra propia valía al descifrar trabajosacontar con hombres instruidos en las técnicas de la construc-Sin embargo, para dirigir a cuatro jornaleros era ya necesario de vastas y lejanas consecuencias. La amenaza mortal que planea traordinarias condiciones, en fuente de males y tragedias sociales Yangste-Kiang y las represas del Hoang-Ho son a todas luces repodrían coincidir con Kafka.» Escribe que «los canales del quema de tal organización en su famoso libro «La civilización y que ocupábamos en el gran todo, sin esa dirección.» Dicha ornal y nuestro entendimiento para cumplir con el pequeño puesto brimos que de nada hubiera servido nuestra instrucción profesiobres, mujeres y niños que se ofrecían a cambio de una buena paga. se podía contratar inexperimentados jornaleros del pueblo; homresponsabilidad de cada constructor. Para los trabajos menores los pueblos y tiempos conocidos y un permanente sentido de la construcción, la utilización de sabiduría arquitectónica de todos «Esta muralla fue concebida como protección para siglos; por

> sobre los que se sustentan de los ríos exige, por lo tanto, una solidaridad estrecha y duradera incluso entre aquellas masas de pobladores que habitualmente son extrañas e inclusive enemigas entre sí; condena al hombre ordinario a trabajos cuya utilidad común sólo se manifiesta al cabo de un tiempo, en tanto el plan le resulta a menudo totalmente incomprensible.»

dudaba en imponerlas a los demás. En ocasiones parece estar sible. Kafka disponía de una extraordinaria capacidad para pro-Steiner que, por lo menos en la forma en que fue publicada, no mos una entrada de su diario relativa a su encuentro con Rudoli terio -sin reflexión y aun en contra de la propia conciencia.» meterse no es ni la libertad, ni el amor, sino el secreto y el mispredicar y enseñar a los hombres que aquello a lo cual deben somos aprehender. Por ser un enigma tendríamos el derecho de «Por lo tanto, estamos enfrentados a un misterio que no podepróximo a pronunciar, junto al Gran Inquisidor de Dostoyevsky: paso, las fronteras de la comprensión irrumpían ante él. Y no injustificable y, a la vez, tan digna de cuidadosa ponderación, de leer de Kafka, tal como trasluce de la explicación de la ya y desconfianza. Es preciso tener muy en cuenta la propia forma ir avanzando a tientas en su interior con circunspección, cautela pretable, por el contrario, tomó todas las precauciones su actitud respecto a sus propios textos, eso no parecería impoincluye la posición de Kafka. ¿Se abstuvo de hacerlo, acaso? Dada Kafka no eludió siempre las tentaciones del misticismo. Tenetal vez quiso, al morir, retribuir a su entorno con la misma momiento indescifrables y a confusos comunicados y notificaciones Kafka, cada día de su vida enfrentado a formas de comportacomo lo son las respuestas del guardián de las puertas de la Ley. de su legado resulta, en vista de las circunstancias inmediatas, tan tamento. La prescripción por la cual se ordenaba la destrucción mencionada parábola. Y, por supuesto, debemos recordar su tesimaginables en contra de la clarificación de sus textos. Hay que veerse de alegorías. Sin embargo, no se afana jamás con lo inter-Kafka quería contarse entre los hombres ordinarios. A cada

El mundo de Kafka es un teatro del mundo. El ser humano se encuentra de salida en él sobre la escena. Y así lo confirma la prueba de admisión en el ejemplo: para todos hay lugar en el teatro natural de Oklahoma. Los criterios según los cuales se realiza la admisión son inaccesibles. La vocación histriónica que debería primar, parece no jugar papel alguno. Esto podría expresarse de

a la pregunta, no obstante, todo indica que ésta llegó a afectarles demia: «...imitaba porque buscaba una salida, no existía otra raotra manera: a los aspirantes no se les exige ninguna otra cosa quiriendo consejo. El otro adopta una actitud parecida a la de un de ellos al otro con un rictus espasmódico de la boca, como reles pregunta: «"¿En qué teatro actuáis?" "¿Teatro?", pregunta uno una noción de estas cosas. Repentinamente se vuelve hacia los zón». En vísperas del fin de su proceso, en K. parece iluminarse refugio; lo que no quita que pueda ser el de la redención. La remás que de actuarse. Que en última instancia puedan ser efectimudo en lucha con un organismo monstruoso.» No contestaron dos hombres con sombrero de chistera que lo vienen a recoger y está en la recóndita frase contenida en El informe para una Acafrente ...hace que el camino» se le extravie. Y la ley de este teatro un ser humano para el que, en las palabras de Kafka, «la propia dención no es un premio a la existencia sino el último recurso de personajes pirandellianos. En ambos casos este sitio es el último el teatro natural que se asemeja a la búsqueda de autor de los seis posible. Por medio de sus roles, las personas buscan un asilo en vamente lo que declaran, es algo que escapa a la dimensión de lo

mina la atmósfera kafkiana.» Este punto puede evocar especial dos los grandes fundadores de religiones, un aire pueblerino dode Kafka. Soma Morgenstern afirmó que «como sucede con tocontra el hombro del guardián» se deja conducir, ligero, por él en El fractricidio al asesino Schmar, y éste, «la boca apretada rostro». Otro, un ángel guardián o guardaespaldas se le aparece de él, «que las lágrimas del artista llegan a empapar su propio «primer desgracia», para acariciarlo, acercando su cara tanto a la arrima a la red de salvataje en la que ha caído el trapecista en su en la misma obra de Kafka. Uno de ellos es el empresario que se deros de no tener unas alas atadas al cuerpo. Tienen precursores de una fiesta infantil en la que el chico del que habláramos al codos». Los extras traen ángeles para el festejo. Cubiertos de mente la religiosidad de un Lao-Tsé, al dedicarle Kafka en «e mienzo, acicalado y ahogado por moños y cordones, hubiera escalera en su interior. Son aprestos de una verbena rural, o quizá ondeantes atavíos, están posados sobre altos pedestales con una En las ceremonias rurales de Oklahoma resuena la última novela perdido su mirada triste. Incluso los ángeles podrían ser verdabierto por un paño blanco. «Todos estaban contentos y excitatural son agasajados; para ello se ha dispuesto un largo banco cu-Todos los que de ahora en adelante pertenecen al teatro na-

> próximo pueblo» la más completa descripción: «los países vecinos estarían a una distancia visible,/ Se oirían los llamados contrastados de gallos y perros:/ Aun así, las gentes deberían alcanzar la muerte a la edad más alta,/ Sin haberlos hecho viajar de un lado a otro.» Igual que Lao-Tsé, Kafka también fue un parabolista, pero no fue un fundador de religiones.

el viernes de noche, es decir, una vez entrado el Shabat. La leen él puede reconocerse aún otro. Se trata de ese pueblo de la leuna jarra de cerveza, y asimismo la puerta de palacio, que, al goltido en amo. El aire de este pueblo sopla en la obra de Kafka y el pueblo del Monte del Castillo, habita hoy el hombre contemcurso que organizar una comida. Este pueblo talmúdico nos alegría al cuerpo, del que no conoce la lengua, no tiene más repueblo en que está desterrada es el cuerpo. Y para expresar su dado, la ha ubicado y ya está en camino para venir a buscarla. El prende. Un día le llega una carta; su prometido no la ha olvicompatriotas, languidece en un pueblo cuyo idioma no comyenda cuenta de una princesa que en el destierro, lejos de sus yenda talmúdica, traído a colación por un rabino como resrirse al pueblo en las laderas del Monte del Castillo. Sin embargo, una población precisa, Zürau en las montañas del Erz, al refesobre la presunta contratación de K. en calidad de agrimensor. sero en donde Klamm, un puro en la boca, está sentado frente a vienen los caballos para el médico rural, el sofocante cuarto trafoseado en un bicho. Lo ajeno, la propia otredad, se ha converporáneo en su propio cuerpo; se le escurre y le es hostil. Puede transporta al centro del mundo kafkiano. Tal como K. habita en prometido es el Mesías, dice el rabino, la princesa es el alma, y el puesta a la pregunta de por qué el judío organiza una cena festiva En el epílogo a esta novela, Brod sugirió que Kafka tenía en mente llo desde el cual se nos informa tan extraña e imprevisiblemente componiéndose, y mezclados se echan a perder. Este es el aire que pio de todo aquello que no terminó de cuajar, o bien está desperla, trae aparejada la ruina. El aire de este pueblo no está limligión. A este pueblo pertenece también la pocilga de donde propor ello evitó la tentación de convertirse en fundador de una rellegar a ocurrir que al despertarse una mañana se haya metamorreligiones. ¿Cómo pudo soportarlo? Kafka debió respirar en su día. El no produjo «Mantas» ni fundó Consideremos el pueblo plantado al pie del Monte del Casti-

Desde hace mucho se sabe que Knut Hamsun tiene la delicadeza de enriquecer con sus opiniones, una y otra vez, la sección de cartas del periódico local de la pequeña ciudad cerca de la cual vive. Hace años tuvo lugar en esa ciudad un juicio jurado contra una criada que mató a su hijo recién nacido y fue condenada a una pena de prisión. En las páginas del periódico local no tardó en aparecer la posición de Hamsun al respecto. Afirmó que iba a ofrecerle la espalda a una ciudad que no castiga a la madre que mata a su recién nacido con una pena que no sea la máxima; si no el patíbulo, por lo menos una condena perpetua. Transcurrieron algunos años. Se publicó Bendición de la tierra, y en él se refiere la historia de una sirvienta que comete el mismo crimen, recibe la misma pena y, como el lector puede apreciar, tampoco merece castigo más duro.

o sea, el ámbito del juicio y de la condena, lo fue en su igualcia, fue descrito en su gran novela El Castillo; el poder inferior «El poder superior», así escribe sobre Kafka, «el reino de la graconcebir la obra completa de Kafka según un patrón teológico servaciones clarificadoras. Sin embargo, ello no le impidió ciones con las que nos toparemos más adelante, facilitaron obtar a Willy Haas, que no obstante, en otros contextos sus asociaesos planteamientos y que se aleja de las circunstancias del cuerpo plo, Bernhard Rang: «Mientras pueda concebirse al castillo como trimonio público. En la misma línea escribe, para citar un ejemramente estilizados, en la tercera novela, América.» El primei tino terrestre y sus difíciles exigencias fueron acometidos, sevemente gran novela El Proceso. El mundo entre ambos..., el desgunda por lo que son ya numerosos autores, como H. J. Schoeps nera. La primera está representada por Hellmut Kaiser; la senalítica como la teológica, equivocan el camino de la misma may la otra, la sobrenatural. Básicamente ambas, tanto la psicoacalmente los textos kafkianos. Una es la explicación naturalista principal de su obra. Existen dos vías para malinterpretar radisión para recordar esta serie de acontecimientos. Apenas publiconstrucción de la muralla china», constituyen una buena ocatercio de esta interpretación se ha convertido desde Brod en pa-Bernhard Rang, Groethuysen. Entre ellos también hay que concontenidas, una forma de interpretación de Kafka, centrada en cada esta obra póstuma, apareció, basada en las reflexiones alli Las reflexiones que Kafka nos dejó, tal como aparecen en «La

> cómoda como insostenible; esto último se hace cada vez más evien términos teológicos, que la gracia de Dios no puede ser forasiento de la gracia, esos inútiles intentos y esfuerzos significan, aun así, aun frente a un Dios como éste; el hombre está profunsuperior, el así llamado castillo, con sus funcionarios imprevisies siempre injusto en los ojos de Dios.» Para Kafka, «el mundo duro leitmotiv religioso, de dureza brutal, a saber, que el hombre nieto legítimo de Kierkegaard y Pascal. Los tres tienen el mismo de Kierkegaard como de Pascal; podríamos nombrarlo único meridiana en Willy Haas cuando declara: «Kafka se nutre... tanto dente a medida que avanzamos con ella. Y quizá se haga aún más zada o conjurada por el hombre a su voluntad y arbitrariamente. juzgar."» El camino emprendido se agota pronto. Denis de Rouella misma no es probablemente capaz de perdonar sino sólo de «"Eso podría a lo sumo atribuirse a la autoridad general, aunque donar?"», es, precisamente, un planteamiento de El Castillo. cación de Anselmo de Canterbury, recae en especulaciones pliamente atrasada en comparación con la doctrina de la justifidamente instalado del lado de la injusticia». Esta teología, amrioso cielo, juega un juego espantoso con los seres humanos...; y bles, insignificantes, complicados y francamente lascivos y su cufundir la excelsa quietud de lo divino.» Esta interpretación es tan La inquietud y la impaciencia no hacen más que impedir y conconoce a Cristo.» del ser humano arraigado en un Dios que no conoce, porque no ser humano sin Dios, corresponde más bien al estado miserable gemont dice: «Todo esto no consiste en el miserable estado del texto kafkiano. «"¿Puede acaso un funcionario individual perbárbaras que además no parecen concordar con el espiritu del

Es más fácil derivar conclusiones especulativas a partir de la colección de notas póstumas de Kafka, que fundamentar siquiera uno de los motivos que asoman en sus relatos y novelas. No obstante, sólo estas notas echan alguna luz sobre las fuerzas del mundo primitivo requeridas por el trabajo creativo de Kafka; fuerzas éstas que con todo derecho podríamos también considerar como de nuestro mundo y tiempo. Quién se atreverá a adivinar bajo qué nombre se le aparecieron a Kafka. Lo único seguro es que no se sintió a gusto en su seno; no las conocía. No hizo más que permitir la proyección de un futuro en forma de juicio, sobre el espejo que lo primitivo en forma de culpa le ofrecía. Pero, piénsese esto como se quiera, ¿no se trata acaso de lo último?, ¿no convierte al juez en acusado? ¿y al procedimiento

legal en castigo? Kafka no dio respuesta. Quizá esperaba mucho de ella, o le fue mucho más importante demorarla. En sus relatos, la épica recupera el sentido que tenía en boca de Sheherazade: postergar lo venidero. El aplazamiento es la esperanza del acusado en El Proceso, con tal que el procedimiento no alcance la eventual sentencia. Al mismo patriarca le favorece el aplazamiento, por lo que debe renunciar a su lugar en la tradición. Podía imaginarme otro Abraham —aunque no era necesario remitirse hasta el patriarca, ni siquiera hasta el vendedor de ropa vieja— que inmediatamente aceptara la exigencia del sacrificio como el camarero un encargo, y que aun así no logre consumar el sacrificio porque no puede dejar la casa, por ser insustituible, porque lo requieren los quehaceres económicos, siempre queda algo por organizar, la casa no está lista, y antes de completar la casa, sin ese apoyo, no puede ausentarse. La propia Biblia lo reconoce cuando dice: "él encargó su casa".

Este Abraham se nos aparece «solícito como un camarero». Para Kafka, siempre hay algo que sólo se deja aprehender en el gesto. Y este gesto que no comprende constituye el espacio nebuloso de la parábola. De allí parte la poesía de Kafka, y es bien sabido lo comedido que fue con ella. Su testamento ordenó su destrucción. Este testamento que ningún tratamiento sobre Kafka puede ignorar, habla de la insatisfacción del autor con sus textos, de lo que considera como esfuerzos fallidos, de que se cuenta entre aquellos condenados al fracaso. Y en fracaso se saldó su extraordinario intento de transcribir la poesía en doctrina, en enseñanza, y de devolverle inalterabilidad y sencillez como parábola; según él la única forma conveniente desde la perspectiva de la fazón. Ningún escritor fue tan fiel como él al «no te fabricarás imágenes».

«Era como si la vergüenza tuviera que sobrevivirle.» Estas palabras cierran El Proceso. El ademán más poderoso en Kafka es la vergüenza que se desprende de su «pureza elemental del sentimiento». Tiene, empero, dos caras. La vergüenza, esa íntima reacción del ser humano, es a la vez una reacción socialmente exigente. La vergüenza no sólo es vergüenza frente al otro, sino que puede también ser vergüenza por el otro. De ahí que la vergüenza de Kafka no sea más personal que la vida y el pensamiento que rige, y de los que se dijo: «No vive a causa de su vida personal, no piensa a causa de su pensamiento personal. Se diría que vive sometido a la coacción de una familia... Por esa familia desconocida... no puede ser liberado.» No sabemos cómo se reúne

critura. En cumplimiento con el mandato de esta familia hace está claro que ella es quien lo apremia a mover edades con la escriaturas de pantano como Leni, la que separa «los dedos mayor sibilidad de que no haya ocurrido más que lo mencionado en úlcon mi hermana, y pasábamos al lado de la puerta de una finca. comienza así: «Era un día caluroso en el verano. Yo volvía a casa a otras, o se entremezclan con las vecinas. «El golpe a la puerta» el vaivén de la naturaleza de las experiencias. Todas dejan paso columpio. Así es que Kafka se deja mecer, incansablemente, por firme.» No en balde la primera «observación» se hace desde un alcance y profundidad que la del burgués ordinario. Una de las causa de ese olvido. Sobre ella incide una experiencia con más denomina hetérica. Del olvido de esa etapa no se deduce que ya chato. La criatura se manifiesta allí en una etapa que Bachofen los comienzos remotos. Sus novelas tienen lugar en un mundo tiempo en que Kafka vive no representa un progreso respecto a creer que ya se ha producido un avance. Eso no sería creer.» El capaz de sostener la mirada. «Creer en el progreso no significa puesta a la luz. Y esta luz no es agradable de ver pero Kafka es plena tarea acaece que la parte inferior de esa masa queda exrodar la bola de sucesos históricos como Sísifo a la piedra. En esa familia desconocida, compuesta de personas y animales. Pero cias inmaculadas de la luz celestial, y que justifica la denominasado."» Y este pasado nos remite a la profundidad oscura en que su vida anterior, «"no me has preguntado nunca sobre mi pacanza «casi la altura de la primer articulación del dedo menor» gen precisamente de la tierra cenagosa de tales experiencias. Son inofensivas, bajo otra luz. Las figuras femeninas de Kafka emertimo término, sitúa a las otras dos alternativas aparentemente hizo el ademán con el puño sin llegar a golpearla.» La mera poprimeras notas de Kafka dice: «Tengo experiencia y no es en no se imponga en el presente. Todo lo contrario: está presente a ción de Arnobius: luteae voluptates». A partir de este punto se se consuma ese emparejamiento «cuya exuberancia sin reglas» «"Tiempos hermosos"», dice la ambigua Frieda, rememorando y anular» de su mano, «hasta que la fina piel que los une» al-No sé si golpeó la puerta por travesura, de puro distraída, o si sólo broma cuando digo que es como un mareo marino en tierra decirle a K. —aunque sea algo de la mayor importancia o digno puede apreciar la técnica que Kafka posee como narrador para utilizar los términos de Bachofen, «le es odiosa a las poten-Cuando los demás personajes novelescos de Kafka tienen algo que

de El Proceso afirma que «el objeto de este proceso, el verdadero dad éste debiera ya saberlo desde hace mucho. Es como si no hude la mayor sorpresa- lo hacen casualmente, como si en realicluso de Jehová, el de pensar que garantiza una memoria infalimisterioso. No es... uno más sino el atributo más profundo, in-«La memoria como religiosidad tiene aquí un papel totalmente un personaje de inmensa intensidad.» No puede descartarse con sonaje mudo encarnado en la figura del acusado, pero aun así es buto es de olvidarse a sí mismo... Aquí se ha convertido en peren este contexto, cuando desde su comprensión de la evolución más sagrado... del ritual es el borrado de los pecados del Libro de ble "hasta la tercera y cuarta generación, o la centésima"; el acto... ligereza que «este centro recóndito» derive «de la religión judía». héroe de este libro increíble es el olvido... cuyo... principal atrihéroe la exigencia de recordar lo que olvidara. Willy Haas acierta biera nada nuevo, como si apenas, inadvertida, se le plantease al

dros. Y olvido es el recipiente de donde surge el inagotable mundo obra de Kafka. Cada olvido se incorpora a lo olvidado del mundo aquí, sino de China. Así describe Franz Rosenzweig el culto chino dos entre sí por sus nombres.» Por supuesto, no se habla de Kafka espíritus;... nuevos se suman a los viejos, y todos ellos diferenciaal ser... En la medida en que lo espiritual cumpla aún algún pacambiantes relaciones que son origen siempre de nuevos engenchos importantes. Y este mundo, al igual que los árboles totésus ancestros fue para Kafka tan trascendental como el de los hede los ancestros en su «Estrella de la Redención». El mundo de mundo... Despreocupadamente se multiplica la aglomeración de dor... Esta plenitud hace desbordar, sin perjuicio, la plenitud del como tales y el nombre está intimamente ligado al del adoraindividuos completamente individualizados, son nombrados una cosa especificable para obtener aquí un lugar y un derecho del mundo vale como única realidad. Todo espíritu tiene que ser intermedio de las historias de Kafka. «Para él, sólo la plenitud te reconocimiento nos permite franquear un nuevo umbral de la el nombre olvidado —Strohmian— de un perrito, es la clave de recipientes de olvido. En el profundo «Rubio Eckbert» de Tieck, males. No sólo para Kafka aparecen los animales como micos de los primitivos, conduce, descendiendo, hasta los anipel, será bajo guisa de espíritus. Y los espíritus se transforman en precedente, y le acompaña a lo largo de incontables, inciertas y Lo olvidado no es nunca algo exclusivamente individual. Es-

> que Kafka llamara «el animal» a la tos que surgía de su interior. cuerpos, el propio cuerpo, son la otredad olvidada, se entiende vez, lo único esperanzador que hay en él. Y dado que nuestros corrupción es al derecho. Echa a perder lo precedente y es a la xión. Para ellos la angustia es a su pensamiento lo que la turas de Kafka, los animales son los que más tienden a la refledor Gracchus.» Pero una cosa es cierta: de entre todas las criasaber, «"se convirtió en mariposa"». «"No se ría", dice el cazacazador Gracchus», cargado de una culpa de la que nada quiere ración. Por ello en Kafka aparecen también las mariposas; «El das las angustias en un aleteo atolondrado propio de la desespeera más que un obstáculo en el camino a los establos.» ¿No vedese al «Artista del hambre», que, «estrictamente hablando, no son nunca un objeto en sí pero nada es posible sin ellos. Recuérse cansara jamás de acechar a lo olvidado en los animales. No una culpa misteriosa. Por lo tanto, se comprende que Kafka no El puesto más avanzado de la gran manada. «topo gigante» mientras cavan? Aun así, en la otra cara de esta mos acaso cómo cavilan, el animal en la «construcción» o el inconcluso que lleva de una preocupación a otra, se degustan tomanera de pensar existe algo muy incoherente. Hay un vaivén

escrito de defensa «para ser gestionado después de la jubilación años. Con gusto postergaríamos tal eventualidad hasta el fin de cuando nos topamos en el piso con un arcón cerrado desde hace ante el tribunal evoque una sensación parecida a la que tenemos efectos desechados, olvidados. Quizá la obligación de presentarse el tribunal que persigue a la culpa. Los suelos son el sitio de los el vestíbulo». Es decir, que tiene afición a los mismos lugares que «suele detenerse, sea en el desván, las escaleras, los pasillos o en blaje logra sostenerse erguido como sobre dos patas.» Odradek ajusta otro perpendicularmente. Gracias a este último por un cubierto de hilos retorcidos, aunque no son más que hilachas roa un carrete chato en forma de estrella, y en efecto, parece estar del espiritu intantilizado». los días. Igualmente, K. considera adecuado la utilización de su lado, y a uno de los rayos de la estrella por el otro, dicho ensamrrete; del centro de la estrella sale atravesado un palito y a él se los más dispares tipos y colores. Pero no es meramente un catas, viejas y anudadas entre sí, o hilachas retorcidas enredadas de kafkiano con la culpa, es Odradek. «A primera vista se asemeja El bastardo más singular engendrado por el mundo primitivo

Odradek es la forma adoptada por las cosas en el olvido. Es-

cabeza profundamente inclinada sobre su pecho. Describe la faa la par del olvido del durmiente. La canción folclórica «El josu diario: «Para hacerme lo más pesado posible, cosa que consiesas letras, el nombre de la culpa desconocida. Es, por tanto, la del hotel, el techo demasiado bajo con que se encuentran los vinudo en las narraciones de Kafka que aquel del hombre con la deformación: la del jorobado. Ningún gesto se repite más a mepara el cual «el cuchillo del carnicero» significaría tal vez «una rece el bicho aunque bien sabemos que representa a Gregorio el habitante de la vida deformada que desaparecerá cuando llerobadito» tiene la misma imagen simbólica. Este hombrecillo es soldado cargado.» Aquí resulta evidente que el estar cargado va dero buena para acogerse al sueño, cruzaba los brazos poniendo espalda la que le sirve de soporte. Asimismo en la persona de descifrar la escritura, de modo que sea posible inferir a partir de sitantes a la galería. Sin embargo, en «La Colonia Penal», los tiga de los señores del tribunal, el ruido que soporta el portero junto a una larga serie de figuras, con la imagen primordial de la redención». Pero estos personajes kafkianos están relacionados, Samsa; deformado el gran animal, medio cordero y medio gatito, familia», de la que nadie sabe en qué consiste; deformado apatán deformadas. Deformada está la «preocupación del padre de mundo por la fuerza, sino que sólo hará falta arreglar algunos degue el Mesías. De éste, un gran rabino dijo que no cambiará al las manos sobre los hombros, de tal forma que yacía como un Kafka. Por consiguiente encontramos en una temprana nota de la espalda del acusado se hace vidente, y puede, por si misma, punzadas se multiplican y los ornamentos se extienden hasta que floridas letras de molde sobre las espaldas de los acusados. Las funcionarios del poder se sirven de una vieja máquina que graba

«Entro en mi cuartillo/ quiero hacer mi camita/ he aquí un jorobadillo/ que se echa a reír.» Es la risa de Odradek, de la que además se dice: «Suena así como el deslizarse sobre hojas caídas.» «Cuando me arrodillo sobre mi banquito/ para rezar un poquitín/ he aquí un jorobadito / que se pone a hablar/ Querido niñito, te lo ruego/ ¡incluye al jorobadito en tu plegarial» Así termina la canción popular. La profundidad de Kafka toca un fondo que ni el «conocimiento intuitivo metafísico» ni la «teología existencial» le ofrecen. Es el fondo tanto de la nacionalidad alemana como de la judía. Si Kafka no llegó a rezar, cosa que no sabemos, hizo el uso más elevado de esa «plegaria natural del

alma» de Malebranche: la atención. En ella incluyó, como los santos en sus plegarias, a todas las criaturas.

## SANCHO PANZA

emprendería la fuga a través de montañas, bosques y ríos, noche guntar uno. «Un camisón», fue la respuesta. unos a otros. «¿Pero qué ganarías con ese deseo?», atinó a precón. Eso es lo que yo desearía.» Los demás se miraron atónitos y día, sin descanso, hasta llegar aquí a este banco en vuestro rinme despertaría sin tiempo siquiera para vestirme. En camisón puertas de mi castillo sin encontrar resistencia alguna. De susto mis tierras y antes del amanecer sus jinetes hayan llegado a las noche, estando dormido en mi palacio, el enemigo irrumpiera en deroso monarca y reinara sobre un vasto país. Quisiera que de regañadientes aceptó revelarlo también él. «Ojalá fuera un poquedó más que el mendigo en su rincón oscuro. Vacilando y a banco de carpintero... Todos expresaron sus deseos hasta que no un deseo. Uno pidió dinero, el otro un yerno, el tercero un nuevo se le ocurrió preguntar a los demás qué elegirían de concedérseles pobre y andrajoso, masticaba algo en una esquina oscura al fondo. díos una noche en una fonda miserable, a la salida del Shabat. Los temas de conversación iban sucediéndose, hasta que a uno Eran todos vecinos del pueblo, menos uno que nadie conocía; Se cuenta que en un pueblito jasídico se encontraban los ju-

Esta historia nos adentra en las profundidades del gobierno del mundo de Kafka. Nadie afirma que las deformaciones que el Mesías corregirá una vez llegado, sólo correspondan a nuestro espacio. Son ciertamente también las deformaciones de nuestro tiempo. Kafka sin duda pensó en ello. Y a causa de esa certeza hace decir a su abuelo: «La vida es asombrosamente corta. Ahora, en mis recuerdos, todo se conjuga de tal manera que apenas si puedo concebir que un joven decida galopar hasta el pueblo vecino, sin temer que el tiempo requerido para tal empresa, dejando de lado accidentes imprevistos, depase ampliamente la duración ordinaria y feliz de una vida.» El mendigo es un hermano de este viejo, que en «la duración ordinaria y feliz» de su vida no encuentra tiempo siquiera para encontrar un deseo. La fantasía extraordinaria e infeliz de la fuga en la cual inscribe su propia vida, es un deseo superado por haber sido sustituido por su culminación.

desvela. Así de recónditas son en Kafka las reglas del ascetismo. la mayor virtud de los estudios, el tenerlos en vela. El artista del cama."» Los estudiantes velan a causa de sus estudios, y quizá es cazador Gracchus, "es una enfermedad que obliga a guardar ayudarme", exclama irónico el espíritu irónico y desasosegado del guna.» Es que el olvido concierne siempre lo mejor, ya que se cierne. Una observación reza: «¡No olvides lo mejor! Cosa habicama. Es que durante el sueño podría suceder algo que les concia que los tontos están emparentados con los incansables asiscansan los tontos?" "¡Cómo van a cansarse los tontos!"» Se aprehambre ayuna, el guardián de la puerta calla y el estudiante se refiere a la posibilidad de redención. «"La mera noción de querer respondió éste. "Voy a dormir cuando termine mis estudios."» preguntó Karl mirando asombrado al estudiante, "¡Ah, dormir!" y portavoces de ese género. «"Pero, ¿cuándo duerme usted?" tos, o casi en estudiantes"». Y en efecto, los estudiantes, que tentes, aunque su género los trasciende. A menudo solía oirse a san nunca" "¿Y por qué no?" "Porque son tontos" "Pero, ¿no se turalmente toma en consideración la brevedad de la vida. Protual en multitud de viejas historias, aunque no ocurra en nin-Esto hace pensar en los niños, con qué pocas ganas se van a la los asistentes afirmar de los tontos que «"hacen pensar en adulviene de «la ciudad del Sur..., de la que se... dice: "¡Esa es gentel Kafka hace aparecer en los sitios más increíbles, son los regentes Imaginaos, ¡no duermen!" "¿Y por qué no?" "Porque no se can-Entre las criaturas kafkianas encontramos un género que na-

ordenado oficio y, al hacerlo, no hacer nada, pero no de tal manada que Kafka persigue: «machacar una mesa con cuidadoso y una nimiedad. No obstante, estaban muy cerca de esa nada a das de gente ajena a esa habitación!» Quizá esos estudios fueran sobre sillas. ¡Qué silencio había! ¡Qué poco frecuentes las entrala mesa. Los libros estaban apilados ordenadamente a sus lados al padre, Karl sólo había colocado el cuaderno y la pluma sobre costura, jalando alto al hilo que salía de la tela. Para no molestar riódico o se ocupaba de hacer entradas contables y de la corresde sus padres para hacer sus deberes, mientras el padre leía el peno fue muy diferente cuando él mismo se sentaba junto a la mesa los ensimismados días de mocedad. «Hace ya años de ello, pero partir de la cual algo se hace útil, estaban cerca del Tao. Esa es la pondencia de una asociación, la madre se afanaba en tareas de nera que pueda decirse; "el martilleo no significa nada para él" El estudio es su corona. Kafka lo recupera con devoción de

> sobre la hoja.» un cuaderno, todo ello inclinando sorprendentemente el rostro gueante rapidez, consultaba algo y frecuentemente hacía notas en «volteaba las páginas, a veces cogía otros libros con relampaque Karl, mudo, ve de noche desde su balcón leyendo su libro: tural. Sus actores están redimidos, aún no así el estudiante, ese reaccionar como un relámpago a sus entradas, amén de otras sivamente. ¡Qué extraordinario es esto! Es casi incomprensible."» temente en el asiento para anotarlo, volver a saltar y así sucesiporarse de un salto para captar lo dictado, dejarse caer fulminanque toma apuntes no puede oírlo estando sentado; debe incorvuelo. «"A menudo, el funcionario dicta con voz tan baja que el bir quedan sin resuello, apenas si son capaces de cazar algo al en su estudio No puede ser más singular Los estudiantes al escrimás decidido, más real, y si se quiere, más delirante.» Un gesto la vez una nada". Así, el martilleo se convertiría en más atrevido, sino más bien "para él el martilleo es un verdadero martilleo y a vida anterior del actor. De ahí la «naturalidad» de este teatro napel de los miembros del elenco de Oklahoma es, por supuesto, la tor sería aquél que de él omitiera una palabra o un gesto. El paque está contenido en su papel. Y este papel lo estudian. Mal acmartilleo es un verdadero martilleo y a la vez una nada», si es militudes con los aplicados estudiantes. Para ellos, de hecho «el los actores del teatro natural. Los actores deben estar atentos para igualmente decidido y fanático, tienen los estudiantes inmersos Es posible que se haga más comprensible si volvemos a pensar en

gesto. Sin embargo, la recreación no se hace nunca sin asombro. Schlemihl busca recuperar su sombra vendida. Se comprende, así restablecer el gesto perdido de la misma forma que Peter propio ser que guarden aún alguna relación con su papel. Podría mentales es el estado de Kafka. Y dicho estado lo remite al espropia voz en el gramófono. El estado de estos sujetos experilas personas no reconocen en la película su propia marcha, ni la del cine y del gramófono. Pero los experimentos muestran que de ser inabarcables, sólo cuenta con la dignidad de la invención de los seres humanos, de relaciones intermediadas hasta el punto todo y el otro de nada. Esta era de extrema mutua enajenación ¡pero a costa de cuánto esfuerzo! Una tormenta ruge desde el oltudio. Al hacerlo, le permite quizá toparse con fragmentos del Con razón se comparó a Kafka con Schweyk; uno se asombra de vido, por consiguiente, el estudio es una cabalgata a contra-Kafka no se cansa jamás de actualizar de esta manera ese

encontrará una crítica tan violenta y contundente del mito en ner Kraft. Una vez terminado de ocuparse el exegeta de cada deguos, libre, los costados sin la presión de los muslos del jinete, la decir, libre del conquistador que irrumpe hacia adelante— opta céfalo, el «nuevo abogado», que sin el violento Alejandro —es dio al transformar presencia en escritura. Su maestro es ese Budesvía y arrastra hacia atrás.» El retorno es la dirección del estuguía hacia la derecha para luego conducirnos recto, y otra que mordiales y, correspondientemente, dos fuerzas opuestas; una que misterios y sacrificios, ... que seguramente existen dos seres pridoquier, tanto entre griegos como entre bárbaros, se enseña con impulsa la barca del cazador Gracchus. Plutarco dice que «por jinete del cubo se pierde para no volver a ser visto. El viento que ranzadora que «la región de las Montañas de Hielo», donde el cen más bonito.» Ninguna región se nos descubre más desespeincorporan sacudiéndose a instancias del palo del amo no lo haespléndido, espléndido; camellos tendidos sobre el suelo que se cogiendo el agarradero que es el más simple arnés, bajando tradel jinete bienaventurado que zumba feliz y vacante al encuentro en la figura del rey huido. La vida, demasiado breve para una catoda su extensión como aquí.» Kafka no requiere la palabra «justalle del texto, observa: «En ningún otro lugar de la literatura se historia fue hace poco objeto de interpretación por parte de Werpor el camino del retorno. «Lee, hojeando nuestros libros antitemente sopla desde el mundo antediluviano, y que asimismo muerte», ese mismo viento que en la obra de Kafka tan frecuenle es favorable proviene «de los más hondos páramos de la bajosamente las escaleras. Pero una vez abajo, mi cubo se yergue, venturados: el cubo y el jinete. «Jinete de cubo, la mano arriba de carbón. Y desventurado también su caballo; ambos son desuna meta futura, aunque no esté más lejos que el vecino depósito del pasado sin ser una carga para su corcel. Desventurado, emexistían; la tierra ante su vista como una pradera segada, y ya no nea al encuentro de su pasado, para hacerse accesible a sí mismo viento. Así cabalga el mendigo sobre el banco junto a la chimeticia», según el autor, aunque la crítica del mito se hace precisalámpara sorda, lejano el fragor de la batalla de Alejandro.» Esta pero, el jinete encadenado a su jumento por haberse propuesto hay ni cuello ni cabeza de caballo.» Así se consuma la fantasía porque no había espuelas, abandonadas las riendas que tampoco tante larga como para durar una vida, «...largadas las espuelas balgata, hace alusión a esta cabalgata que es, sin duda, lo bas-

mente desde la justicia. Pero ya que avanzamos tanto, corremos el riesgo de desencontrarnos con Kafka si nos detenemos aquí. ¿Es, acaso, realmente el derecho lo que se proclamaría, así como así, en nombre de la justicia contra el mito? No. Como estudioso de la ley, Bucéfalo permanece fiel a su origen, aunque no parece practicar el derecho. En esto debe radicar, en un sentido kafkiano, la novedad para Bucéfalo y para el abogado; en no practicar. El derecho que ya no se practica sino que sólo se estudia, es el portón de la justicia.

Y el portón de la justicia es el estudio. Aun así, Kafka no se atreve a vincular este estudio a la tradición establecida por la Torá. Los asistentes kafkianos son servidores comunitarios que perdieron sus casas de plegaria; sus estudiantes son alumnos que extraviaron la escritura. Nada los retiene ya en su «feliz y vacante viaje». Sin embargo, por lo menos en una ocasión, Kafka atinó a encontrar la ley de los suyos, cuando tuvo la fortuna de igualar su vertiginosa velocidad con un paso épico, ése que buscó durante su vida.

Se lo confió a una anotación que no sólo por ser una interpretación resultó ser la más perfecta.

«Sancho Panza logró, con el correr del tiempo, sin jamás presumir de ello, a lo largo de años, y auxiliado de gran número de novelas de caballería y de bandidos, apartar durante las horas de la tarde y de la noche de su mente a su diablo al que luego bautizó Don Quijote, hasta tal punto que éste, al no encontrar impedimentos, se dedicó a las empresas más locas, que, a falta de un objeto predeterminado que debió ser Sancho Panza, a nadie perjudicaron. Sancho Panza, hombre libre, siguió con indiferencia, quizá por cierto sentimiento de responsabilidad, a Don Quijote en sus andanzas, gozando por ello de un gran y útil entretenimiento hasta su propio fin.»

Un tonto serio y un asistente incapaz; Sancho Panza hizo que su jinete se le adelantara. Bucéfalo sobrevivió al suyo. Ser hombre o caballo, eso ya no importa, lo importante es deshacerse de la carga depositada sobre la espalda.

## Indice de autores

Anselmo de Canterbury, 151. Arnobius, 153. Adorno, Theodor W., 12, 20, 20.

Bachofen, 153.

Baudelaire, 15.

Benjamin, Walter, 11, 12, 13, 13, 14, 15, 16, 16, 17, 18, 19, 20, 20, 21, 102.

Bennett, Arnold, 125.

Bloch, Ernst, 129.

Brod, Max, 139, 144, 149, 150.

Confucio, 143. Cohen, Hermann, 15, 41, 41, 138. Calderón de la Barca, 16.

Daudet, Alphonse, 47. Darwin, 24.

France, Anatole, 40

Dostoyevski, 111, 119, 132, 147.

Daudet, Léon, 47.

Garve, 77.

Gorki, 127. Goethe, 91, 146. Gerstäcker, 113. Günther, 49. Groethuysen, 150. Gotthelf, 113, 114, 128, 129.

Habermas, 21. Haas, Willy, 150, 151, 154.

> Hebel, 113, 114, 121, 122, 128, 130, 132. Hebbel, 16. Hauff, 134. Hamsun, Knut, 150. Hamann, 65, 69, 84.

Heimann, Moritz, 127. Hegel, 18. Heráclito, 105.

Hiller, Kurt, 43. Herodoto, 117, 118.

Hölderlin, 93-102, 102, 103, 108, Hobbes, 18.

Horkheimer, 20, 20.

Jünger, Ernst, 48, 51, 53, 54, 55.

Kraft, Werner, 143, 160. Kipling, 128. Kierkegaard, 71, 151. Kant, 29, 75-8, 80-4 Kafka, 136-161.

Lesskow, Nicolai, 111, 111, 113, 114, 117, 119, 123, 124, 127, 128-34. Leonhard, 15, 87. Lukács, Georg, 129, 136 Lao-Tsé, 148, 149

Marx, K, 37. Marcuse, 13. Malebranche, 157.



Mendelssohn, 77.
Metschnikoff, 146.
Montaigne, 118.
Morgenstern, Soma, 148.
Müller, 69, 72.

Nietzsche, 19. Nodier, 114. Novalis, 92.

Orígenes, 129.

Pascal, 125, 151. Píndaro, 96. Platón, 75. Plutarco, 160. Poe, 128, 134.

Rang, Bernhard, 150. Rang, Christian, 52. Rosenzweig, Franz, 143, 154. Rougemont, 151.

Salomon, Ernst, von, 55.
Schiller, 109, 123.
Schoeps, H. J., 150.
Scholem, Gershom, 21, 21, 75.
Schramm, von, 49.
Schweyk, 159.
Sealsfield, 113.
Shakespeare, 54.
Simmel, Georg, 18, 18, 36, 36, 37, 40.
Spinoza, 24.
Steiner, Rudolf, 147.
Stevenson, 134.

Tieck, 154. Tolstoi, *III*, 119.

Unger, Erich, 34, 36, 50. Valéry, Paul, 120, 133, 134. Villemessant, 116.

Walser, Robert, 140.

Este libro
se terminó de imprimir
en los Talleres Gráficos
de Printing Book, S. L.,
Móstoles, Madrid, España,
en el mes de octubre de 2001



## Walter Benjamin Para una crítica de la violencia y otros ensayos

## Iluminaciones IV

Walter Benjamin ha sido presentado como crítico literario, exégeta de la vida cotidiana, escritor miniaturista y filósofo de lo fragmentario. En esta antología se recogen ensayos de importancia central que ponen de manifiesto la estructura interior del pensamiento benjaminiano en cuestiones relativas a teología, estética, filosofía del lenguaje, metafísica y filosofía del derecho. Los artículos «Crítica de la violencia», «Sobre el lenguaje» o «Sobre el programa de filosofía venidera» muestran una nueva faz de este autor: la del metafísico, la del filósofo de la historia y del lenguaje de fuerte inspiración teológica, la del escritor sistemático y riguroso. Estos ensayos, junto al de «El narrador» y otros, constituyen verdaderos textos programáticos sobre cuestiones filosóficas fundamentales que inauguraron la moderna Teoría Crítica de la Sociedad.

