### Daniela Picón

## VISIONES DE WILLIAM BLAKE Recepción en los siglos XIX y XX

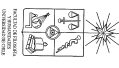
CRITERIOS

ENSAYO, 4 2017

CALAMBUR

de Capital Humano Avanzado de la Comisión Nacional de Investigación Científica y Esta investigación ha sido financiada por el sistema Becas-Chile del Programa de Formación Tecnológica de Chile (CONICYT).

a la Productividad Académica, PROA VID 2015 y del Programa de Estímulo a la Excelencia Académica (PEEI) de la Facultad de Filosofía y Humanidades de la Universidad de Chile, 2016. La edición y publicación de este libro ha contado con la financiación del Programa de Apoyo



### © 2017 Daniela Picón

Colección CRITERIOS

Dirección: Domingo Ródenas de Moya

Primera edición: 2017

© De la presente edición: CALAMBUR EDITORIAL, SL

C/ FRANCESC CARBONELL, 45. 08034 BARCELONA Tel.: (+34) 932 80 55 89

William Blake: Milton's L'Allegro Imagen de cubierta: calambureditorial.blogspot.com • facebook.com/CalamburEditorial • @EdCalambur calambur@calambureditorial.com • www.calambureditorial.com

Diseño gráfico: MCF TEXTOS

ISBN: 978-84-8359-378-3. DEP. LEGAL: B-3162-2017 Preimpresión y producción gráfica: MCF TEXTOS Impreso en España – Printed in Spain

#### INDICE

| <i>P</i> <sub>7</sub> | Prólogo                                                                                                                              | 9<br>15<br>33 |
|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 2.                    | SIMBOLISTA                                                                                                                           | 33            |
|                       | Blake, «artista total»: los prerrafaelitas y el simbolismo inglés<br>Mentor espiritual del simbolismo francés                        |               |
|                       | Blake y Redon: «La lógica de lo visible puesta al servicio de lo invisible»                                                          |               |
| 33                    | VISIONARIO                                                                                                                           | 105           |
|                       | Blake en el Círculo de Eranos<br>Las profecías iluminadas de William Blake y <i>El Libro Rojo</i> de Carl Gustav Jung                |               |
| 4-                    | Surrealista                                                                                                                          | 195           |
|                       | «Grabado al calor de los espíritus»: Blake en el <i>Atelier 17</i><br>«Disolviendo superficies aparentes»: William Blake y Max Ernst |               |
| $\mathcal{B}_{i}$     | Bibliografia                                                                                                                         | 251           |

but Blots & Blurs. Why are Copiers of Nature Incorrect, while Copiers of Imagination are Correct? (Erdman 1988: 575). Rembrandt to Reynolds, Prove that Nature becomes to its Victim nothing will find Impossible, & all the Copiers or Pretended Copiers of Nature, from Men think they can Copy Nature as Correctly as I copy Imagination. This they

pendiente del mundo y del organismo físico, que nos permite acceder realidad. La imaginación es una facultad espiritual, absolutamente indeestablecer aquella diferenciación fundamental entre ámbos órdenes de que motivó que Henry Corbin acuñara el término «imaginal» para poder al universo del alma, el mundo que Blake entendió como la Eternidad entre imaginación (creadora) y fantasía (ficción) que fue justamente la En este útimo pasaje, Blake parece aludir a la desfavorable confusión

# LAS PROFECÍAS ILUMINADAS DE WILLIAM BLAKE Y EL LIBRO ROJO DE CARL GUSTAV JUNG

y encuadernado en cuero rojo, conocido como el Libro Rojo85. que resultó un libro único: el volumen caligráfico ricamente iluminado elaboración de un «experimento literario» (Shamdasani 2012: 68) del «imaginación activa», un ejercicio personal de Jung que culminó en la confrontación con lo inconsciente a través del método que denominó Desde fines de 1913 y hasta 1930, C. G. Jung se sometió a su propia

tituye, por cierto, la obra medular de su pensamiento, donde se hallan los fundamentos de su trabajo teórico posterior (Nante 2011:  $87)^{86}$ . No El propio Jung lo catalogó como su trabajo más importante, y cons-

neos (Nante 2011: 33)89. «inclasificable», difícil de inventariar según los parámetros contemporáción modernas, el Libro Rojo aparece hoy como una «obra inexplicable», mismo un libro anacrónico respecto a las formas y normas de publicanal88. Sustraído, por una parte, de su contexto original de elaboración en el año 2009, se decidió publicarlo por primera vez, en una edición obstante, cumpliendo con la voluntad de su autor<sup>87</sup>, la familia de Jung facsimilar que reproduce el asombroso carácter del manuscrito origilo mantuvo reservado de la esfera pública, hasta que muy recientemente, —al diferirse su publicación en casi un siglo— y constituyendo en sí

sión en el tiempo, los libros proféticos iluminados de William Blake o Santa Teresa de Ávila (Cirlot 2012a: 179). Si prolongamos esta suceactual de una experiencia visionaria, coronando el corpus occidental proveen al Libro Rojo de un campo de comprensión privilegiadamente emergen, indiscutiblemente, como el modelo visionario más cercano al Hildegard von Bingen, Matilde de Magdeburgo, el Maestro Eckhart de textos místicos y haciéndose asimilable, por tanto, a las obras de pertenece a nuestro tiempo, y probablemente constituye el registro más fértil, quizás imprescindible. Recíprocamente, la publicación de la obra *Liber Novus* de Jung<sup>90</sup>. Como veremos, las profecías iluminadas de Blake Sin embargo, tal como ha advertido Victoria Cirlot, el Libro Rojo

- 87 A pesar de que el Epílogo del Libro Rojo está dirigido a un eventual lector, el temor a la incompresión del público llevó a Jung a dudar sobre su publicación, tal como se experimento circulara (Shamdasani 2010: 213 y ss.). amigos que pertenecían al estrecho grupo de confianza en el cual Jung permitió que su puede leer en la correspondencia escrita en la que discutió sobre este tema con algunos
- Las ediciones inglesa y alemana fueron publicadas en el año 2009: The Red Book Aires por la editorial El Hilo de Ariadna. respectivamente. Utilizamos aquí la versión castellana, publicada el año 2010 en Buenos Philemon Series & W.W. Norton & Co. y Das Rote Buch. Düsseldorf: Patmos Verlag,
- Tal como señala Nante, el Libro Rojo no es un libro filosófico, ni científico, ni religioso, ni literario o de arte (2011: 33).
- 90 Esta relación ha sido sugerida por algunos estudiosos del Libro Roja, como Gary Lachman (2010), Sonu Shamdasani (2012) y Victoria Cirlot (2012)

<sup>8</sup> En 1930 su amigo Richard Wilhelm le haría llegar su traducción del tratado alquímico abandonar y dejar inconcluso su trabajo en el Libro Rojo. El secreto de la flor de oro. La fascinación que la alquimia despertó en Jung lo llevó a

<sup>86</sup> Tal como ha señalado Shamdasani, la autoexperimentación junguiana tuvo importantes «individuación», que es su resultado teórico fundamental (Shamdasani 2010: 209). repercusiones en su trabajo analítico, especialmente en la elaboración del concepto de

aproximación a la obra de Blake. esencial de Jung ha dejado al descubierto nuevas e inexploradas vías de

De este modo, es posible interpretar el «método infernal» de grabado decir, como una facultad que conduce hacia la unión de los opuestos. fue comprendida por Blake y Jung a partir de la tradición alquímica, es la noción de la imaginación como una complexio oppositorum, tal como el carácter espontáneo de la inspiración. A continuación consideramos emplearon Blake y Jung durante la concepción y ejecución de sus obras. de Blake y el Libro Rojo de Jung, dentro de la cual caben las múltiples y cuya complejidad exige, sin duda, un estudio mucho más profundo y cadas por caudalosas corrientes de pensamiento, que circulan entre ellas experiencia simbólica, tanto Blake como Jung se refugiaron en la tradi-Negros de Jung) como «noctarios», o «diarios nocturnos», que ampararon registros de sus experiencias visionarias (el Notebook de Blake y los Libros lleva a considerar los libros donde estos autores realizaron los primeros ambos establecieron entre el inconsciente y la creatividad, lo que nos Desde esta perspectiva, primero reflexionamos sobre la vinculación que lisis comparativo que estableceremos entre los procesos creativos que libro como un espacio de experimentación es el eje que vertebra el anácorrespondencias de las que estas obras participan. La comprensión de realizar una comparación panorámica de los libros proféticos iluminados extenso del que desarrollaremos aquí. Nos hemos propuesto, en cambio, pio linaje espiritual<sup>91</sup>. Por esta razón, sus obras se encuentran comuni ción esotérica universal, base común desde la cual construyeron su pro-A falta de una tradición «viva» que orientara su comprensión de la

a la de Blake (Nante 2011: 91). Ambos eran ávidos conocedores de la mitología universal Es lo que señala Nante respecto a la situación de Jung, pero que aquí hacemos extensivo teoría del espíritu inconsciente» (Shamdasani 2010: 208) muerte, señaló que este era un gran lector de obras místicas y esotéricas, especialmente y de la tradición esotérica: el platonismo y el neoplatonismo, el hermetismo, el gnostiy el neoplatonismo contenían «los materiales adecuados para formar las bases de una de Böhme y Swedenborg (Rix 2007: 267). Jung, por su parte, reconoció que la gnosis borg. F. Tatham, el amigo de Blake que heredó parte importante de su biblioteca tras su cismo, la alquimia, y, especialmente, del pensamiento de Böheme, Paracelso y Sweden-

> análoga a la espiritual: Per visibilia ad invisibilia92 neoplatonismo del siglo XII europeo, que concibió la realidad física como convocar en sus obras, una síntesis propia del pensamiento simbólico del ron materializada la integración de la materia y el espíritu que pretendían iluminados, modelo artístico del arte sagrado en el que Blake y Jung viearcaismo común que aproxima estas obras a los manuscritos medievales que Jung denominó «función trascendente». Por último, consideramos el cuerpo y el alma que es posible comparar con la superación de los opuestos obras. Según Blake, el «método infernal» abre paso a una reunificación del tesis entre la inspiración (inconsciente) y la ejecución (consciente) de sus mulada por Jung, como procedimientos artísticos que favorecen una síninventado por Blake, así como la técnica de la «imaginación activa» for-

# LOS «NOCTARIOS» DE BLAKE Y JUNG: PRIMEROS REGISTROS DEL EXPERIMENTO

de la tierra de las sombras, ¡despierta! ¡Expándate!». amanecer / me despierta al alba; luego veo al Salvador sobre Este tema me llama en sueños noche tras noche y cada de este dulce canto./«¡Despiertal Despierta, Oh, durmiente mí / extendiendo sus rayos de amor y dictándome las palabras

William Blake: Jerusalén

prepares cosas importantes en el trabajo nocturno. La gran Ahora no es tiempo de dormir, sino de que despiertes y obra comienza.

C. G. Jung: El Libro Rojo

como un tiempo durante la cual los poderes racionales se encuentran Desde la antigüedad clásica, las horas de la noche se han interpretado

<sup>92</sup> A este último respecto, remito al capítulo «La figura sembrada de ojos» del estudio de Cirlot (2005: 95-111)

en estado de reposo, facultando un estado más receptivo de la mente a toda suerte de actividad imaginativa, especialmente la onírica. De este modo, autores del siglo 11 como Artemidoro (*La interpretación de los sueños*) y Elio Arístides (*Los discursos sagrados*) escribieron sus propios «noctarios» o «diarios de sueños» y otorgaron mayor jerarquía a los fenómenos oníricos por ser pronosticadores del futuro (García Bazán 2012: 23 y 24). Durante la Edad Media, asimismo, la noche se convirtió en un momento privilegiado para la meditación<sup>93</sup>, y muchos pensadores ejercitaron la «composición onírica» recostados en sus camas, una costumbre que forma parte de un género convencional de la poesía filosófica, cuya tradición fue bien conocida para los medievales a través de la *Consolación de la Filosofia* de Boecio (S. VI) (Carruthers 2013: 36 y ss.)<sup>94</sup>.

No obstante, no fue sino durante el Romanticismo que la noche se coronó como el escenario por antonomasia de la apertura del alma a la experiencia interior, y fue celebrada por poetas y artistas gracias a que favorecía el reencuentro con la Unidad universal, considerando: «la Noche, guardiana de los tesoros, el Inconsciente, santuario de nuestro diálogo con la realidad suprema, el Sueño, en que se transfigura todo espectáculo y en que toda imagen se convierte en símbolo y en lenguaje místico» (Béguin 1978: 77).

Estos principios ya habían sido elaborados por Swedenborg, precisamente en su *Diario espiritual* o «Diario nocturno» (*Drömboken*),

- 93 Alois M. Haas, por ejemplo, ha reflexionado sobre la valoración visionaria que se otorgó a los sueños durante la Edad Media, particularmente en el contexto de la mística femenina alemana («Sueño y visión en la mística alemana». Visión en Azul. Estudios de mística europea. Madrid: Siruela, 1999, pp. 13-31). La espiritualidad oriental también confirió un rol fundamental a los sueños, ya que consideró que estos acontecen en «un estado que traslada al ser humano desde la contemplación del mundo sensible al mundo intermedio (barzaq)», es decir, al mundo de la creación (Adonis 2008: 100).
- 94 Al abrir La Consolación de la Filosofía el poeta se encuentra recostado en su cama componiendo un poema mientras recibe en su espíritu la visita de la musa, la dama Filosofía (Carruthers 1998: 171 y ss.). Para una revisión panorámica de la elaboración iconográfica medieval de este motivo remito al estudio de J. C. Schmitt «L' iconographie des rêves» (2002: 297-321).

acceder a las verdades ocultas del alma (Jonsson y Hjern 1995: 96). Como alma pueden revelarse a través del sueño y la poesía%. Esto se manifiesta correspondencias, señalando que los conocimientos más profundos del 1747 y 1765. En esta obra Swedenborg elaboró, además, la idea de que el como para Jung. Los cinco volúmenes del Diario del sueco reúnen las siglo XIX, siendo este, además, un autor fundamental tanto para Blake esencia del proceso de la imaginación activa formulado por Jung. ser comprendidas debían ser interpretadas conscientemente, describe la según la cual el alma se expresa a través de imágenes simbólicas que para comprobaremos más adelante, esta idea desarrollada por Swedenborg, imágenes que emergen espontáneamente en los sueños, para así poder la antigüedad. No obstante, según Swedenborg, es necesario que el inteel pensamiento intuitivo del alma y las imágenes de los sueños y mitos de en la correspondentia fabulosa, que designa la correlación que existe entre reafirmará algunos años más tarde en la clasificación que realizó de las alma se expresa a través de las imágenes de los sueños<sup>95</sup>, una noción que rimentó durante un período de intensa crisis espiritual, entre los años anotaciones que este realizó a partir de los sueños y visiones que expeuna obra que encontró una amplia difusión entre los románticos del lecto interprete y haga comprensibles los contenidos simbólicos de estas

William Blake concibió la noche y la madrugada como instancias de especial predisposición para la experiencia visionaria<sup>97</sup>, y señaló que la inspiración lo inundaba con mayor intensidad durante aquellas horas en las que existe mayor indeterminación entre los estados de la vigilia y el sueño, propiciando, por tanto, un acceso más inmediato al inconsciente.

<sup>95</sup> Estos escritos han sido definidos por la crítica como un «autorretrato desenmascarado» en el que Swedenborg reveló aspectos desconocidos de su personalidad, entregándose a la escritura sin el «enmascaramiento» racional de la conciencia vigilante (Jonsson y Hjern 1995: 24 y 25).

<sup>96</sup> Esta clasificación se encuentra en su Regnum animale VII (De anima), publicado en Londres en el año 1849.

<sup>97</sup> Retomamos aquí este tema que ya planteábamos en el capítulo sobre Blake y Redon: ver págs. 67 y ss.

Así, F. Tatham relató que Blake acostumbraba levantarse de su cama en mitad de la noche para escribir y dibujar compulsivamente sus fantasías, durante horas (Wilson 1971: 69 y 70)<sup>98</sup>. El propio Blake dejó testimonio de estas experiencias nocturnas en sus poemas, como cuando en «The Grey Monk» señala «When God commanded this hand to write/In the studious hours of deep midnight» (Erdman 1988: 489) y al abrir *Jerusalén*: «This theme calls me in sleep night, & ev'ry morn Awakes me at sun-rise; the I see the Saviour over me Spreading his beams of love & dictating the words of this mild song» (Erdman 1988: 146).

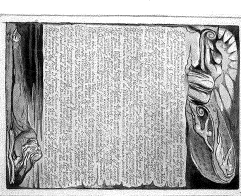
Otro hecho que confirma la importancia que Blake otorgó a la inspiración onírica es que en dos de sus poemas proféticos más importantes, Los Cuatro Zoas y Milton, la invocación épica a la musa está dirigida a las Hijas de Beulah —el territorio que corresponde a la psique, el subconsciente y los sueños en su cosmografía visionaria— y no a la clásica hija de la memoria, cuyo influjo se concibe como una repetición no original, en oposición a la inspiración auténtica que otorgan los sueños<sup>99</sup>. Así lo

- 98 En este sentido, Gilchrist rescató en su biografía la participación de Catherine Blake: «She would get up in the night, when he was under his very fierce inspirations, which were as if they would tear him asunder, while he was Fielding himself to the Muse, or whatever else it Could be called, sketching and writing. And so terrible a task did this seem to be, that she had to sit motionless and silent; only to stay him mentally, without moving hand or foot; this for hours, and night after night» (cit. por Wilson 1971: 70). Otra prueba de que para Blake las horas de la noche eran más favorables que las del día para recibir a sus visitantes sobrenaturales la encontramos en la elaboración de los retratos conocidos como «Visionary Heads» («Cabezas Visionarias»). Blake se trasladaba durante la noche a casa de J. Varley, donde se reunía además con J. Linell, y, como un médium, permanecía horas sin dormir a la espera de la llegada de los seres que lo visitaban desde el reino espiritual para empezar a dibujar frenéticamente. Según su testimonio, estas apariciones visionarias tenían lugar, normalmente, entre las 9 de la noche y las 5 de la madrugada (Wilson 1971: 306; Gilchrist 1880: 271 y 272).
- 99 Blake expresó recurrentemente la idea de que la memoria es una porción del cuerpo mortal, opuesta, por tanto, al verdadero sentido espiritual de la inspiración e imaginación. En el prefacio a *Milkon*, por ejemplo: «the Daughters of Memory shall become the Daughters of Inspiration» (Erdman 1988: 95), mientras que en *Jerusalén* «The Spectre is the Reasoning Power in Man; & when separated / From Imagination, and closing itself as in steel, in a Ratio / Of the Things of Memory. It thence frames Laws & Mora-

manifiesta sugerentemente al abrir *Milton*, solicitándoles que desciendan hasta su cerebro y continúen desplazándose por su brazo derecho, que es el que empuña la pluma: «Daughters of Beulah! Muses who inspire the Poet's Song [...] Come into my hand, By your mild power descending down the Nerves of my right arm From out the Portals of my brain, where by tour ministry The Eternal Great Humanity Divine planted his Paradise» (Erdman 1988: 96). Desde esta perspectiva, Blake postuló que la renuncia a las imposiciones de la lógica era un requisito fundamental para la creación artística «verdadera», es decir, aquella que no surge de ilusoria «sombra exterior

que cubre la Realidad», sino de la «energía creativa» que emerge de las profundidades del sujeto tras la liberación de los impulsos proscritos por la razón (Erdman 1988: 242).

En varias ilustraciones Blake escenificó la inspiración creativa como un acontecimiento nocturno, legitimando el descontrol inconsciente del pensamiento como una condición que favorece el fluir de la imaginación. En la plancha 64 de Jerusalén (fig. 22), se establece una correspondencia directa entre la escritura inspirada y el sueño.



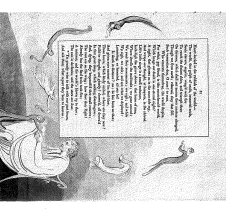
22. Blake, William. Jerusalén 64, ca. 1804-1820.

lities/To destroy Imagination! The Divine Body» (Erdman 1988: 229). En el Catálogo Descriptivo «The Greek Muses are daughters of Mnemosyne, or Memory, and not of Inspiration or Imagination, therefore not authors of such sublime conceptions» (Erdman 1988: 531), y, por último, en su Visión del fuicio Final «Fable or Allegory is Formd by the Daughters of Memory. Imagination is Surrounded by the daughters of Inspiration» (Erdman 1988: 554).

En el extremo superior vemos a un escriba que se ha dormido sobre el rollo de pergamino que le sirve como soporte de escritura. Abajo, y de manera opuesta, la figura despierta está inmersa en un libro, pero se distrae con las encantadoras hadas que se le presentan en visiones al durmiente. Tal como ha señalado Mitchell, varias señales simbólicas propias de la imaginería blakeana permiten interpretar esta escena como emblema del estatus imaginativo superior que el visionario le otorga al joven escriba dormido, que aparece iluminado por los fértiles sueños que emergen espontáneamente del pergamino, en contraste con la oscuridad que envuelve la estéril vigilia del anciano y el libro en el extremo inferior de la página (Mitchell 1994: 122 y ss.) 100.



23. Blake, William. Edward Young. Night Thoughts 3, 1797.



24. Blake, William. Edward Young, Night Thoughts 18, 1797.

100 De este modo, ambas figuras se oponen simbólicamente a partir de los soportes de escritura y lectura que utilizan (el pergamino y el libro), su estado de conciencia (sueño y vigilia), su apariencia física (juventud y vejez), y la atmósfera que los rodea (luz y tinieblas) (Mitchell 1994: 122 y ss.).

Las imágenes que siguen (figs. 23 y 24) corresponden a dos de las ilustraciones que Blake preparó para el poema de Edward Young, *Night Thoughts* (*Pensamientos nocturnos*)<sup>101</sup>.

En la primera de ellas Blake ilustró el trance onírico en que cae el durmiente, quien apoya su cabeza y su pluma sobre el libro, mientras en el plano posterior su alma se adentra en el bosque, aventurándose en el mundo espiritual. Esta imagen recuerda la función que los novelistas cortesanos medievales otorgaron al bosque como el lugar donde acontece la exploración de la interioridad que supone la «aventura» caballeresca (Cirlot 2005b: 39-54) además de la *Comedia* de Dante, obra admirada e ilustrada por el propio Blake, en la que el bosque se abre como el espacio de inicio del viaje simbólico del individuo.

La postura y disposición visual del peregrino que se aventura en el bosque en la ilustración de Blake hacen que esta imagen sea muy asimilable a la secuencia que este mismo elaboró en varias de sus obras a partir de *La puerta de la muerte* (fig. 39), una de las ilustraciones que diseñó para el poema *The Grave* de Robert Blair, y en la que representó simbólicamente el tránsito del alma desde el mundo material hacia mundo espiritual.

En *Pensamientos nocturnos* Young reflexiona a lo largo de nueve «noches» sobre la muerte y otros temas vinculados a esta, como la fugacidad de la vida, la debilidad humana y la importancia de reflexionar retrospectivamente sobre nuestros actos. Esta última idea fue interpretada por Blake en un diseño en el que representó a un hombre que conversa con sus «horas pasadas» y examina sus reportes (fig. 24). Las horas han sido dibujadas por Blake como misteriosas hadas-escribientes que descienden y ascienden nuevamente hacia los cielos tras detenerse a revelar al individuo el contenido del registro interior de sus actos y pen-

IOI Young se inscribe en la tradición de los «poetas de cementerios» («graveyards poets») ingleses, que a partir del siglo xvIII reflexionaron sobre temas como la mortalidad y la salvación humanas. Blake también ilustró otras obras asociadas a esta tradición y que en su época tuvieron mucho éxito, como *The Grave* de Robert Blair y *Meditations Among the Tombs* de James Harvey.

samientos, realizado sobre sus prolongadas vestiduras, que se asemejan a un pergamino. La reflexión con que concluye el poema sentencia la importancia y lo prudente que es «conversar con nuestras horas pasadas, e interrogarlas sobre el reporte que estas llevan al cielo».

En esta ilustración de los *Pensamientos nocturnos* de Young se manifiesta, por tanto, una asociación entre la noche, la escritura/lectura y el alma que evoca una poderosa imagen que vinculó estrechamente estas nociones desde la Antigüedad: la metáfora del «libro interior», que ha sido estudiada en profundidad por autores como Mary Carruthers (1990) y Eric Jager (2001).

Ya Platón comparaba en su *Teeteto* (191, c) el alma con una tablilla de cera en la cual se graban las experiencias de los individuos, como con el sello de un anillo. Más tarde, esta imagen fue adoptada en el ámbito cristiano, especialmente durante la Edad Media, convirtiéndose en símbolo de la experiencia religiosa personal y la vida espiritual interior, que contiene un registro moral único e individual de la vida. De este modo, en varios tratados y sermones medievales encontramos la metáfora de la conciencia, o el alma como escriba, según la cual la escritura y la lectura constituyen actividades directamente relacionadas con la vida espiritual de los individuos<sup>102</sup>.

Tal como veremos a continuación, el conjunto de estas imágenes nos sirve para comprender el modo en que C. G. Jung concibió el proceso de elaboración de su *Libro Rojo*. Este describió el ejercicio de confrontación con lo inconsciente como un diálogo epistolar que establecía con su alma: «al disponer todo este material para su análisis, estoy, en efecto, escribiéndole cartas a mi *anima*, como una parte de mí que adopta un punto de vista diferente del mío. Recibí respuestas de una nueva índole —estaba en análisis con un espíritu y una mujer» (cit. por Shamdasani 2010: 200).

102 Así, un tratado anónimo retrata al escriba interior que copia en un libro todos los actos del hombre: «Donde quiera que vaya, mi conciencia no me abandona, sino que está siempre presente y escribe [scribit] todo lo que hago» (Jager 2001: 54). Remito aquí a mi estudio «La "conciencia como escriba": una escena de escritura interior en la obra de Hildegard de Bingen» (Picón 2009).

En el año 1913, durante un viaje en tren a Schaffhausen, C. G. Jung experimentó una visión decisiva, en la que vio a Europa inundada en sangre. Más tarde se repetiría una visión similar en la que vio «torrentes de sangre» y oyó una voz interna que le dijo que aquello se volvería completamente real (Shamdasani 2010: 199). A pesar de que en primera instancia Jung las interpretó como una señal de su propia crisis personal, tras el estallido de la Guerra Mundial estas visiones evidenciaron un carácter claramente profético 103. Ciertamente, estas experiencias acontecieron durante un período crítico de la vida del psiquiatra, luego del cual tendría lugar su ruptura colaborativa con Freud:

Cuando tuve en octubre de 1913 la visión del diluvio, aconteció esto en una época significativa para mí como hombre. Tenía cuarenta años y había alcanzado todo cuanto había deseado. Tenía fama, poder, riqueza, sabiduría y toda felicidad humana [...]. La visión del diluvio se apoderó de mí, y sentía al espíritu de las profundidades, pero no lo comprendía. Me presionaba con una nostalgia interior insoportable, y dije: Mi alma, dónde estás... (cit. por Cirlot 2012b: 153).

Tal como ha señalado Victoria Cirlot, en estas visiones de sangre y destrucción experimentadas por Jung es posible identificar ese acontecimiento de carácter psíquico que Henry Corbin definió como el «despertar» o «visualización» de la propia alma, que se produce gracias a que la percepción espiritual (y no la corporal) dirige la mirada con intensidad

103 Shamdasani contextualiza estas experiencias de Jung como parte de un fenómeno más amplio que se manifestó en las artes y la literatura: «En los años inmediatamente anteriores al estallido de la guerra, una imaginería apocalíptica se extendió en las artes y la literatura europeas. Por ejemplo, en 1912, Wassily Kandinsky escribió acerca del arribo de una catástrofe universal. Entre 1912 y 1914 Ludwig Meidner pintó una serie de obras conocidas como los paisajes apocalípticos, con escenas de ciudades destruidas, cadáveres y caos. La profecía estaba en el aire. En 1899 la famosa médium norteamericana Leonora Piper predijo que, en el siglo venidero, habría una guerra terrible en diferentes partes del mundo, que lo limpiaría y que revelaría las verdades del espiritismo. En 1918, Arthur Conan Doyle, espiritista y autor de los relatos de Shetlock Holmes, interpretó todo aquello como profético» (Shamdasani 2010: 199).

(Cirlot 2012b: 160). vida» que no pueden ser clasificados en ningún género literario concreto en diferentes estilos y lenguajes, y que se identifican con los «Libros de lización de los relatos tradicionales de la «aventura espiritual», narrada perspectiva, tal como señala Cirlot, el Libro Rojo constituiría una actuacisión hacia la mitad de su vida (Cirlot 2005: 155 y 161). Desde esta representantes de la tradición visionaria han fechado con bastante prehacia el interior, hacia «el fondo más íntimo de sí mismo», y que muchos

modifica irreversiblemente su desarrollo<sup>104</sup>. «sombra» de su propia historia, y lo describió como un «descenso» que «punto de inflexión» durante el cual este experimenta por primera vez la proceso vital que atraviesa el individuo hacia la mitad de su vida, un Jung se refirió en varias ocasiones al «despertar del alma» como un

Dante, Swedenborg y el propio Blake. fue elaborada, entre otros, por tres de sus mayores referentes literarios Rojo se ajusta al motivo clásico del «descenso a los infiernos» 105 tal como 2010: 311). De este modo, la estructura mitológica que Jung dio al *Libra* neamente desde su interior: «Quien va hacia sí mismo, desciende» (Jung de la inconsciencia para confrontar a las imágenes que surgen espontá-Rojo consistía en «dejarse caer» (Jung 2010: 213) hacia las profundidades 1997: 463) y señaló que la autoexperimentación que registró en su *Libro* de individuación como un viaje arquetípico a los infiernos (J. E. Cirlot Desde un punto de vista simbólico, Jung comprendió el proceso

mente— que había descrito el infierno como un lugar de castigo, tortura una aguda crítica a la tradición —Dante y Swedenborg, fundamental-En su Matrimonio del Cielo y el Infierno el visionario inglés articuló

grabados que realizó como ilustraciones críticas a la Comedia. y sufrimiento, una perspectiva que rigió también la elaboración de los

a una etapa intensamente creativa y productiva (Dorfman 1969: 206). Americana y Francesa). Tres años antes de publicar su Matrimonio, en tico y social (marcado por la Revolución Industrial y las Revoluciones una intensa crisis personal, siendo testigo de un convulso contexto polílíricos más simples a las obras proféticas más elaboradas, dando inicio punto de inflexión en la evolución de su producción, desde los poemas aprendizaje en la vida del visionario (Bentley Jr. 2001: 99) que marcó un se han referido a este evento como la señal del término de una fase de piraba desde el mundo espiritual. Ciertamente, los biógrafos de Blake una especie de «gemelo celestial» (Corbin 2000: 49 y 50) que lo insrimentos artísticos. Una vez muerto, Robert se convirtió para Blake en hermano más querido y quien fuera hasta entonces su camarada de expe-1787, Blake había debido enfrentar la repentina muerte de Robert, su mientras atravesaba —como Jung al comenzar las autoexploraciones— Esta obra fue escrita e iluminada por Blake a la edad de 33 años,

su conciencia, una apertura de la visión espiritual a la invisibilidad del que Jung tituló «Viaje infernal hacia el futuro», este relató que al llegar a mito y al mismo tiempo «llegar al fondo de esta actividad» (Shamdasani fuente de energía irracional se impone a la conciencia: inconsciente de la psique. En el infierno, por tanto, la liberación de la del conocimiento racional. En el quinto capítulo del «Liber Primus», 2010: 198), es decir, comprender las fantasías que eran fruto de su propia hallaba en la búsqueda de una técnica que le permitiera vivir su propio Schaffhausen, punto de partida de su viaje de «regreso al alma», Jung se las profundidades de las cuevas del infierno experimentó el despertar de imaginación, cuyo análisis introspectivo no podía realizarse por la vía Durante el período en que tuvo la visión decisiva en el tren a

aquí ha de convertirse en palabra. Apoyo mi oreja en la abertura. Oigo el bramido de corrientes subterráneas (Jung 2010: 236). interiores, el mundo de mi alma, la multiforme y transformable [...]. Algo En ese momento el espíritu de la profundidad abrió mis ojos y divisé las cosas

<sup>104</sup> Ver esp. su ensayo «El punto de inflexión de la vida» (1930), publicado en el octavo volúmen de sus obras completas: Las dinámicas de lo inconsciente. Madrid: Trotta, 2004.

<sup>105</sup> Ver: Shamdasani (2012: 100 y ss.). En una conferencia que Shamdasani presentó durante la mitología del inframundo remito al estudio de James Hillman (2004). www.youtube.com/watch?v=Oy-x7BLlBYg). Para la trasposición entre la psicología y del año 2013, este describió el Libro Rojo como un «descenso a los infiernos» (http:// el simposio que la Biblioteca del Congreso norteamericano dedicó al Libro Rojo en junio

54 del Liber Secundus. desde la tierra (Nante 2011: 262 y 322), ilustrado por Jung en la página y las fantasías, como la explosión de un «caudal de lava» que irrumpe contenido simbólico emerge intuitivamente, al igual que en los sueños del inconsciente («oír el bramido de las corrientes subterráneas»). Su fuentes irracionales de la sabiduría más elevada de la actividad psíquica Uno de los motivos centrales del Libro Rojo es la recuperación de las

de la mitología blakeana, en tanto encarna el saber estanco de la ciencia noche. Dentro del castillo encuentra la biblioteca de un sabio erudito en un bosque y llega a un castillo, donde pide ser alojado para pasar la que está trabajando entregado a la ciencia, una figura asimilable al Urizen ponen en escena este abandono de la ciencia: el Yo de Jung está perdido tulo del Liber Novus, donde Jung describe el descenso a los infiernos—, tradas durante el otoño del año 1913 en el tomo 2 de los Libros Negros 106 inconsciente (Shamdasani 2012: 79). De este modo, las fantasías regisgación académica, y se acerque, en cambio, al lenguaje simbólico del y se retire deliberadamente de la ciencia, de la erudición de su investireencontrarse con su alma es necesario que este abandone su «biblioteca» Jung supone un Sacrificium Intellectus, ya que para que el hombre logre —que, tal como señala Shamdasani, se corresponden con el quinto capí-Tal como ha explicado Shamdasani, el descenso a los infiernos de

consciente, sino del inconsciente (Shamdasani 2012: 81). en un lenguaje de carácter simbólico y colectivo que no es el de la razón tradicionales, que manifiestan espontáneamente imágenes arquetipales en un cuento de hadas, es decir, en la sabiduría contenida en los relatos No obstante, su estadía en el castillo llevará a Jung a introducirse

que normalmente tenía lugar durante las horas de la noche y que conque se sometió como un «vaciamiento de la conciencia»: un ejercicio Desde esta perspectiva, Jung describió las autoexploraciones a las

106 En los que, tal como veremos a continuación, Jung registró por primera vez las notas y bocetos de sus visiones

> sistía en la suspensión intencional y sistemática de la atención crítica registro de sus fantasías nocturnas inconscientes: para permitir que las imágenes del inconsciente emergieran de manera Recuerdos, sueños y pensamientos Jung describió así el procedimiento del libre y espontánea, como durante los sueños (Shamdasani 2010: 201). En

a mí mismo murmurando palabras. Bajo el umbral de la consciencia todo era vivo (Jung 1996: 212). percibiese con mis propios oídos. A veces lo sentía en mi boca, como si mi todo en el mismo estilo elegido por el inconsciente. A veces era como si lo embargo, solo pude hacerlo en un lenguaje muy torpe. En primer lugar detrás de las emociones. Anoté las fantasías lo mejor que pude [...]. Sin punto de vista terapéutico, hacer conscientes las imágenes que se hallan lengua estuviera formulando las palabras, e incluso me sucedió que me oía posibilidad alguna de elección. No me quedaban más recursos que anotarlo pues es el que corresponde al estilo de los arquetipos [...]. Así pues, no tenía formulé las visiones tal como las había percibido, en un «lenguaje poético», Mi experimento se afirmó en la convicción de lo valioso que es, desde el

crisis y renovación espiritual y cultural que se definió por una búsqueda excesivamente disociados de la vigilia y del sueño, de la realidad exterior intentado nada mejor que tender un bilo conductor entre los mundos ticos de la existencia humana. Así lo expresó André Breton en Los vasos objetivo —afín al romántico— de descubrir los territorios más auténde los contenidos que surgen espontáneamente del inconsciente, con el primordial para la exploración que los artistas de vanguardia realizaron nos y las diferentes técnicas del automatismo constituyeron una fuente la experiencia interior (Shamdasani 2010: 194). En este sentido, los sueconstante de nuevas formas que permitieran describir las realidades de tuvo lugar durante las primeras décadas del siglo xx, un contexto de parte del intenso cruce entre psicología y experimentación literaria que de las imágenes que surgían del inconsciente debe comprenderse como comunicantes: «Deseo que [el Surrealismo] sea considerado por no haber El valor terapéutico que Jung otorgó a la elaboración escrita y visual

e imágenes (Shamdasani 2010: 204 y 205). logos que, como este, se encontraban registrando sus fantasías en textos no deben aislarse del círculo contemporáneo de artistas, poetas y psicó amor, de la vida por la vida y de la revolución, etc.» (Breton 2005: 76). e interior, de la razón y de la locura, de la calma del conocimiento y del De este modo, las autoexploraciones y experimentos realizados por Jung

del cielo tanto de día como de noche<sup>107</sup>, y que, como Jung, se levantaba incluso contra su propia voluntad<sup>108</sup>. de su cama durante las noches y esperaba —a veces por largas horas— la las obras de Blake, quien afirmó estar bajo la dirección de los mensajeros tura/pintura automáticas. Esto mismo podría suponerse en el caso de inducen a pensar en el Libro Rojo como una obra que surgió de la escriasí como el evidente carácter de automatismo con que este la revistió llegada de las distintas figuras inspiradoras a cuyos dictados se sometía —por ejemplo, en el testimonio que hemos citado de su autobiografía— Este sugestivo contexto en que Jung realizó su autoexperimentación

espontáneo, y una segunda fase, su elaboración consciente, que dio orisos creativos diferentes: una primera etapa de composición, de caráctei visionarias nocturnas (figs. 25 y 26) nos permiten diferenciar dos proceemplearon como el primer soporte donde registraron sus experiencias No obstante, la conservación de los volúmenes que Blake y Jung

107 En la carta que escribió a Thomas Butts: «I am under the direction of Messengers from Heaven, Daily & Nightly» (Erdman 1988: 724).

108 Blake aseguró en reiteradas ocasiones que los espíritus «dictaron» sus poemas. Al refevinculaciones entre Blake y el automatismo remito al estudio de Damon (1958: 196-211). take a pencil or graver into my hand» (Erdman 1988: 757). Para una discusión sobre las enthusiasm or rather madness, for I am really drunk with intellectual vision whenever I mismo lo deja entrever en otra carta dirigida a William Hayley: «Dear Sit, excuse my than the Secretary the Authors are in Eternity» (Erdman 1988: 730). Por último, esto time, without Premeditation & even against my Will» (Erdman 1988: 729). En otra this Poem from immediate Dictation, twelve or sometimes twenty or thirty lines at a dad, y que él no pretendía ser más que un secretario: «I dare not pretend to be any other carta a Butts señaló que los verdaderos autores de sus obras se encontraban en la eternirirse a la composición de Milton en una carta a Thomas Butts, afirmó: «I have written

> es decir, las protecías gen a las obras acabadas, iluminadas de Blake y el Libro Rojo de Jung.

aproximadamente 30 artístico. Tras la repenmás cercano y querido, años, colmando prácy lo utilizó durante heredó el cuaderno tina muerte de Robert, más su condiscípulo mente a su hermano pertenecido original-William Blake109, había libro de anotaciones de espacios libres con los ticamente todos sus acaecida en 1787, Blake Robert, quien fue ade-El Notebook o

25. Blake, William. Notebook, fol. 50 y 51.



26. Jung, C. G. Libro Negro, 7.

que no transcribió ciega y mecánicamente aquello que le venía al dicnumerosas enmiendas y correcciones de textos e imágenes que Blake dos, pinturas e ilustraciones, algunos de los cuales se pueden identificar ras versiones de sus escritos y los bosquejos preparatorios de sus grabaapuntes que realizaba de sus lecturas, así como también de las primeuno de los detalles durante la elaboración de sus obras. Así lo registró en tado, sino que, por el contrario, se preocupó meticulosamente por cada realizó en su Notebook evidencian un autor lleno de dudas y vacilaciones, fácilmente en las obras finalmente publicadas (Blunt 1959: 22 y ss.). Las

109 Hoy en el Musco Británico. Puede consultarse virtualmente en: http://www.bl.uk/onli negallery/ttp/blake/accessible/introduction.html

nes que realizó una vez que el poema le fue «dictado»: están dirigidas por los espíritus, Blake describió la serie de modificacio Jerusalén, donde después de afirmar que todas las actividades humanas

such monotony was not only awkward, but as much a bondage as rhyme pensible part of Verse. But I soon found that in the mouth of a true Orator number of syllables. Every word and every letter is studied and put into its fit itself. I Therefore have produced a variety in every line, both of cadences & place (Erdman 1988: 145). derived from the modern bondage of Rhyming, to be a necessary and indislike that used by Milton & Shakespeare & all writers of English Blank Verse, When this Verse was first dictated to me, I consider'd a Monotonous Cadence,

xima elocuentemente al ejercicio de la imaginación activa de C. G. Jung. gulados (1958: 205), una descripción de su método creativo que se aprodurante el cual el visionario intentó corregir sus impulsos poéticos irrede un proceso de confrontación entre lo consciente y lo inconsciente, esta razón, Damon ha planteado que la poesía profética de Blake surge every letter is studied and put into its fit place» (Erdman 1988: 146). Por ejecución de sus libros proféticos, en los cuales, señaló, «every word and vidad conforma un proceso creativo distinto al de la inspiración esponel modo más apropiado para expresar y comunicar ese mensaje. Esta actisimbólico que el poeta tendrá que «traducir» posteriormente, buscando recibido durante la visión. Este proceso fue realizado por Blake durante la tánea, durante el cual el visionario elaboró conscientemente el material «torpeza» del lenguaje del dictado de los espíritus, es decir, del lenguaje En este pasaje Blake describe —como Jung en su autobiografía— la

nicar aquello que su alma le había revelado en imágenes. En un primes durante la cual esperaba encontrar el lenguaje correcto para poder comu psiquiatra esta primera fase de su proceso de experimentación literaria más arriba testimonia, de hecho, la dificultad que representó para el (Shamdasani 2010: 201). El pasaje de la autobiografía que hemos citado Libros Negros, a los que se refirió como su «más difícil experimento» Entre 1913 y 1918 Jung registró sus fantasías inconscientes en sus

> arquetipos» (Shamdasani 2012: 68). «tal como lo había percibido», en un «lenguaje poético, que es el de los momento Jung no pudo más que anotar torpemente estos contenidos,

ciones del Liber Novus<sup>110</sup>, demuestran, asimismo, que estos no surgieron términos su método artístico terapéutico: del automatismo, a pesar de que el psiquiatra haya definido en estos Los bocetos y dibujos preparatorios que Jung realizó para las ilustra-

se va desarrollando por sí solo y a menudo en sentido contrario a la intención nido no se sospecha en absoluto. Mientras se pinta, el cuadro prácticamente que se pueden pintar, en efecto, cuadros complicados cuyo verdadero conteconsciente (Shamdasani 2010: 221). Yo, evidentemente, he aplicado en mí mismo este método y puedo confirmar

material que más tarde realizaría en el Libro Rojo. dose de este modo al primer registro de la actividad que ejecutó en sus atención crítica durante la confrontación con lo inconsciente, refirién-Probablemente, Jung quería enfatizar así la necesidad de suspender la Libros Negros, y no a la amplificación y reelaboración consciente de dicho

experiencia (en la que eventualmente interviene un secretario o escriba) ción entre estas dos fases del proceso creativo: la experiencia de la visión (de la que solo participa el visionario) y la elaboración posterior de dicha La iconografía de la mística medieval establece una clara diferencia-

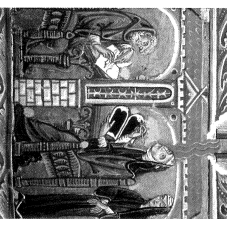
proceso que en el caso de Scivias duró aproximadamente 10 años. En la de la experiencia que Hildegard realizaría con ayuda de su secretario, un escena se encuentra espacialmente disociada de la elaboración posterior registrando simultáneamente sus visiones en las tablillas de cera. Esta de la inspiración inundan el rostro de la visionaria, quien es representada Scivias de Hildegard von Bingen (s. XII) (fig. 27111) las llamas de fuego En la miniatura que ilustra el proceso de composición del Liber

<sup>110</sup> Algunos de estos bocetos figuran en la edición facsimilar del Libro Rojo: 361 y ss.

III Esta imagen se encuentra en el folio 1 del manuscrito facsimilar del Liber Scivias, hecho durante la Segunda Guerra Mundial. en Eibingen a comienzos del siglo xx, como copia del original del siglo x11, perdido



27. Von Bingen, Hildegard. Protestificatio de *Scivias*. Facsfinil de Eibingen del códice de Rupertsberg (W: Wiesbaden, Hess. Landesbibliothek, Hs. I), segunda mitad del s. xii. Detalle.



 Von BINGEN, Hildegard.
 Liber divinorum operum I, 1. Ms. De Lucca (Biblioteca Statale di Lucca 1942), principios del s. XIII.
 Detalle.

miniatura, Volmar asoma su cabeza desde el exterior y no participa de la experiencia de la visión, sino exclusivamente del registro escrito que se realiza en el códice. En el manuscrito Lucca del *Liber Divinorum Operum*, también de Hildegard (fig. 28), encontramos una escena equivalente a la anterior, que contempla, además, la presencia de una religiosa que participa como testigo del proceso<sup>112</sup>.

Los espacios de creación representados en estas escenas contraponen dos formas y soportes de escritura diferentes. Por una parte, el registro espontáneo y personal de visión se realiza en la tablilla de cera, mientras las lenguas de fuego encienden el cerebro de Hildegard. Este soporte fue ampliamente utilizado durante la Edad Media como un libro de

r12 Probablemente se trate de Jutta, la religiosa que instruyó en el salterio a Hildegard cuando ingresó como una niña al convento de Disibodenberg y que mantuvo una cercana relación con la visionaria.

notas, ya que permitía inscribir y borrar con mayor facilidad los apuntes transitorios (Chartier 1996)<sup>113</sup>. Al mismo tiempo, la tablilla de cera fue concebida simbólicamente como una metáfora del «libro interior» o «libro de la memoria», en el que se registran espiritualmente los actos y pensamientos de los individuos<sup>114</sup>.

Por otra parte, en estas miniaturas el códice sirve, en cambio, como soporte del proceso reflexivo y comprensivo posterior a la experiencia de la visión, que Hildegard realiza con la ayuda de su secretario y gracias al cual esa experiencia personal se abriría al conocimiento público<sup>115</sup>.

Al registrar las visiones que experimentó durante su confrontación con lo inconsciente<sup>116</sup>, Jung debió indagar en el hallazgo de un lenguaje y una técnica que le permitieran integrar estos dos procesos visiblemente

113 Aludo al título del estudio de Chartier (1996).

114 San Basilio (c. 329-379), por ejemplo, comparó el corazón del hombre con una tablilla de cera, que debía ser borrada para que en ella pudiera inscribirse la nueva fe del converso. Tal como apunta Jager, en el ámbito religioso medieval se alegorizó frecuentemente esta imagen del libro interior examinado y corregido, especialmente en las glosas y comentarios al *Libro de Daniel* (7, 10) y el Juan de Patmos (*Apocalipsis* 20, 12), en los que se afirma que Dios, para juzgar a los hombres, abrirá y leerá los libros interiores que contienen el registro de sus conciencias (Jager 2001: 19). En la Cuarta Visión de su última obra visionaria, el *Liber Divinorum Operum*, Hildegard describe extensamente la metáfora del libro interior de la memoria, sirviéndose de algunas imágenes y metáforas propias de la tradición medieval (Picón 2009).

nty Madeline Caviness señala que la visionaria habría realizado bosquejos de las imágenes al tiempo que tomaba notas de sus visiones y que más tarde supervisaba la elaboración de las ilustraciones. No obstante, las imágenes de los manuscritos de las visiones son posteriores al texto y no es posible afirmar con certeza que Hildegard haya participado del proceso de iluminación de sus manuscritos (tarea que en el medioevo era realizada por sujetos distintos a los compositores y escribas). Ver: Caviness, Madeline. «To see, hear, and Know All at Once». Voice of the Living Light. Hildegard of Bingen and Her World, 1998, pp. 110–124; y «Hildegard as Designer of the Illustrations to her Works». Hildegard of Bingen: The Context of her Thought and Art. Eds. Charles Burnett y Peter Dronke, 1998, pp. 29-63.

116 Bernardo Nante consigna una cronología esquemática de la vida de Jung y de su obra, intercalando las fechas en que experimentó sus visiones (2011: 65-80).

The beard Subine, the learn Pathon, the gratuhs Deathy the leands of the largorten.

As the art to a bird on the seat to a list, so is contaut to the contemptable.

The crow world way thing was back, the only that every thing was white.

The property world way thing was back, the conduct every thing was white.

The lion was advised by the for he would be curatify, improvent makes straft roads, but the crooked roads whoot happrovenant are roads of circuits.

Score marker are reflect in its cradle than nurse unartificate man is not realize as harven.

The an arese he bid so as to be undershood, and not be beliefed.

To To much

29. Blake, William. *Matrimonio del cielo y el infierno* 10, 1790.

diferenciados en la iconografía medieval, tal como lo requería el ejercicio de la imaginación activa. Según Jung, la función trascendente solo se produciría si los contenidos inconscientes, que en un primer momento habían fluido de manera espontánea, eran posteriormente expresados de manera activa y consciente, por medio de alguna actividad artística como la escritura y la pintura.

En su Matrimonio del Cielo y el Infierno Blake relató que durante su visita a la «imprenta infernal» había descubierto una técnica de ejecución artística que

le permitió integrar en el mismo proceso creativo la concepción inspirada y espontánea de la obra visionaria y su elaboración artística en textos e imágenes, tal como lo representó en la décima plancha (fig. 29), que ilustra el momento en que el visionario registró los célebres proverbios infernales que le dictó el demonio.

Blake señaló que la invención del método de grabado en relieve le permitía registrar y componer sus visiones «al calor de sus espíritus» <sup>117</sup>, es decir, como Hildegard lo hizo en las tablillas de cera mientras las llamas de fuego inundaban su cerebro. Como veremos más adelante, el descubrimiento de esta técnica permitó a Blake dibujar sobre el cobre con una fluidez y espontaneidad propia del dibujo, y no de las técnicas convencionales de grabado, que suponían una laboriosa hendidura de los

117 En una carta escrita a Thomas Butts, Blake expresó la importancia de que el artista cree «al calor de su espíritu» (Erdman 1988: 719), una noción que interpretaremos más extensamente en el próximo capítulo.

materiales. Por otra parte, al convertirse en editor, iluminador e impresor de sus obras proféticas, Blake ideó una concepción totalmente nueva del libro, gracias a la cual pretendía reunificar las dimensiones creativas y reproductivas del proceso artístico, completamente disociadas por la industrialización moderna. De este modo, los «manuscritos impresos» (Blunt 1959: 45) de Blake encarnan la síntesis que este logró establecer entre dos tecnologías de escritura divergentes: la cultura manuscrita medieval y la cultura de la imprenta de su propio tiempo (W.J.T. Mitchell 1994).

Los Libros Proféticos Iluminados de Blake ofrecen así un modelo de composición especialmente adaptado a los requisitos de la conjunción de contrarios que Jung debió poner en práctica durante la elaboración de su *Libro Rojo*, es decir, la invención (inconsciente) y su posterior ejecución (consciente). De esta dinámica surgirá, según Jung, la obra creativa que supera la dimensión puramente estética del arte, en virtud de la comprensión de sus contenidos que abre paso a la función trascendente.

# LA IMAGINACIÓN COMO MYSTERIUM CONIUNCTIONIS

En el año 1809, Blake publicaría una de sus obras fundamentales, *El Matrimonio del Cielo y el Infierno*, en la que elaboró una heterodoxa visión del inframundo y argumentó su difundida teoría de las oposiciones dinámicas: «Without Contraries is no progression. Attraction and Repulsion, reason and Energy, Love and Hate, are necessary to Human existence» (Erdman 1988: 34).

Estas nociones blakeanas se fundamentan en la explicación mitológica que el visionario elaboró de la creación del mundo material como fragmentación de la unidad original, una interpretación que, tal como ha señalado Mircea Eliade, se encuentra en el origen de los mitos universales asociados a la *coincidentia oppositorium* (1969: 103). En una obra publicada en 1794, El Libro de Urizen, Blake elaboró su propia versión del Génesis bíblico, según la cual Albión —el hombre primordial, que tiene un carácter universal, en tanto encarna a toda Inglaterra—habitaba

con los cuatro evangelistas (Damon 1988: 458). con rostro de hombre, león, buey y águila, y se identifican comúnmente libro de Ezequiel. En la iconografía convencional estas son representadas de Cristo, que corresponden, asimismo, a las «criaturas vivientes» del «bestias», y son las cuatro bestias que Juan de Patmos vio junto al trono inglés en forma plural. En el Libro de las Revelaciones, es traducido como Digby 1957: 26 y ss.). Zoa es un vocablo griego que Blake traslada al en las cuatro funciones que C. G. Jung confirió a la psique (Wingfield cuatro porciones o zoas que encuentran una correspondencia, por cierto, todo, la que fraccionó las facultades esenciales del hombre primordial en entre el bien y el mal, sexualmente entre el hombre y la mujer, y, sobre Urizen en el mundo material, como aquella que distingue moralmente aunque no existían previamente en la Eternidad, fueron instauradas por tas por la lógica urizénica. Así lo expresan las series de divisiones que desenvolverse instintivamente, sino según falsas convenciones impuesy la luz. En esta dimensión, finita y temporal, el hombre ya no puede creado artificialmente por este a partir de la separación entre las tinieblas al mundo de Urizen —el demiurgo, rey tirano de la razón— un universo en su interior. Desde este estado paradisíaco, la humanidad habría caído sus facultades se encontraban unificadas, conviviendo armónicamente originalmente en el mundo infinito y verdadero de la Eternidad, y toda

En la plancha 32 de *Milton*, Blake diseñó el diagrama del mundo temporal creado por Urizen, en el que los cuatro Zoas se representan como círculos entrelazados y, de acuerdo al simbolismo geográfico, el visionario asignó un territorio, un punto cardinal y un astro a cada uno, respectivamente. Según este esquema, en el Norte se ubica Urthona, Zoa que corresponde al reino del espíritu y está gobernado por el Sol. El Este pertenece a Luvah, las emociones, región que está gobernada por la Luna. En el Oeste se ubica el reino del cuerpo con sus sentidos, Tharmas, Zoa que es gobernado por la Tierra. Por último, el desértico Sur corresponde a Urizen, la Razón, el dominio intelectual gobernado por las estrellas. En el centro de este diseño, Blake dispuso la imagen del «huevo mundano», símbolo cósmico que, tal como señala Juan Eduardo

Cirlot, se encuentra en la mayoría de los mitos tradicionales de creación (1997: 252). El «Huevo» corresponde al mundo cuatridimensional en el que vive el hombre desde su Caída y hasta que logre reintegrarse a la Eternidad, y está delimitado por la «cáscara mundana», que es nuestro cielo visible y corresponde a la frontera entre el «huevo mundano» y los cuatro universos, o Zoas, que lo rodean<sup>118</sup>.

Tal como señala Eliade, las tradiciones que implican una *coincidentia oppositorium* revelan la nostalgia por un paraíso perdido, por un pasado paradójico en el cual los contrarios coexistían en unidad:

Se trata de una «caída», no necesariamente en el sentido judeo-cristiano del término, pero, sin embargo, una caída, porque se traduce por una catástrofe fatal para el género humano al mismo tiempo que por un cambio ontológico en la estructura del mundo [...]. A fin de cuentas, es el deseo de recobrar esta unidad perdida la que empuja al hombre a concebir los opuestos como los aspectos complementarios de una realidad única (Eliade 1969: 155 y 156).

De este modo, como todo mito asociado a la *complexio oppositorium*, el objetivo iniciático de los Libros Proféticos de Blake radica en forzar al hombre a contradecir la lógica elemental para trascender el plano de la experiencia inmediata y así descubrir una dimensión oculta de la realidad, que permitirá al espíritu reintegrarse con la unidad originaria (Eliade 1969: 122). Esto es, precisamente, lo que la «sabiduría infernal» reveló a Blake como una profecía:

The ancient tradition that the world will be consumed in fire at the end of six thousand years is true, as I have heard from Hell (...) the whole creation will be consumed, and appear infinite, and holy whereas it now appears finite & corrupt (Erdman 1988: 39).

Reinterpretando el mito tradicional de la complexio oppositorium Blake aspiraba a demostrar que los contrarios (el bien y el mal, la luz y la som-

118 En el Liber Secundus del Libro Rojo Jung representó, en tanto, la división del cielo y la tierra, en cuyo centro se encuentra el huevo cósmico, como una imagen del cosmos tripartito.

bra, lo visible y lo invisible) pertenecen al mundo de las apariencias y son, por lo tanto, ilusorios:

De un modo general, puede decirse que todos estos mitos, ritos y creencias tienen por finalidad el recordar a los humanos que la realidad última, lo sagrado, la divinidad, sobrepasan sus posibilidades de comprensión racional; que el *Grund* sólo es captable en tanto que misterio y paradoja; que la perfección divina no puede concebirse como una suma de cualidades y virtudes, sino como una libertad absoluta, más allá del bien y del mal; que lo divino, lo absoluto, lo trascendente, se distinguen cualitativamente de lo humano, de lo relativo, de lo inmediato (Eliade 1969: 103).

Desde esta perspectiva Blake desarrolló la idea de que la progresión solo es posible si se mantiene la dinámica entre los polos, que posibilitará una síntesis entre los opuestos que originalmente conformaron una unidad totalitaria<sup>119</sup>, tal como lo representó visualmente en el frontispicio de su *Matrimonio*, donde el «cielo» —el reino del pensamiento racional, de la lógica y el orden intelectual— se reintegra al infierno —el reino de los instintos, de las emociones y las energías dinámicas— (Mitchell 1978: 11).

Para Jung, como para Blake, el cielo y el infierno constituyen la totalidad paradójica del alma que el individuo añora alcanzar: «Mas el infierno más profundo es cuando os dais cuenta de que el infierno tampoco es un infierno sino un cielo alegre, no un cielo en sí, sino en cierta medida un cielo y en otra un infierno» (Jung 2010: 244). Tal como ha señalado J. E. Cirlot, el matrimonio del cielo y el infierno se expresa a través de muchos símbolos en la psicología junguiana, tratándose de

ny Así lo profetiza «La Voz del Demonio» en la cuarta plancha de su *Matrimonio*: «All Bibles or sacred codes have been the causes of the following Errors.r. That Man has two real existing principles Viz: a Body & a Soul. 2. That Energy, call'd Evil, is alone from the Body, & that Reason, call'd Good, is alone from the Soul. 3. That God will torment Man in Eternity for following his Energies. But the following Contraries to these are True. r. Man has no Body distinct from his Soul for that call'd Body is a portion of Soul discern'd by the five Senses, the chief inlets of Soul in this age 2. Energy is the only life and is from the Body and Reason is the bound or outward circumference of Energy. 3 Energy is Eternal Delight» (Erdman 1988: 34).

una conjunción que tiene un sentido psicológico e interior, como la aspiración mística de la suprema unidad (J. E. Cirlot 1997: 147). Las elaboraciones más completas de la teoría jungiana de la *coincidentia oppositorium*, en tanto que fin último de la actividad psíquica integral, se encuentran en su *Mysterium coniunctionis*, obra publicada entre 1955 y 1956. El propio proceso de individuación de la psicología analítica se fundamenta en la dinámica de la conjunción de contrarios entre lo interior y lo exterior, entre el cuerpo y el espíritu, entre lo consciente y lo inconsciente<sup>120</sup>.

En este sentido, la práctica de la imaginación activa, tal como fue planteada por Jung, consistía en una confrontación consciente de lo inconsciente que conduce a la función trascendente, es decir, a la conjunción de los opuestos. Esta confrontación tiene lugar gracias a que el individuo entabla un diálogo consciente con las distintas figuras que se le presentan desde lo inconsciente y exponen su propio punto de vista, ya que tienen una existencia independiente. De este modo se produce un fenómeno de carácter autónomo que el sujeto experimenta como un espectador (Lachman 2010: 114), razón por la cual Jung acentuó la necesidad de «inducir deliberadamente una fantasía en estado de vigilia y luego entrar en ella como si se tratara de una obra de teatro. Estas fantasías pueden ser entendidas como una especie de pensamiento dramatizado en forma pictórica» (cit. por Shamdasani 2010: 201).

En este sentido, en el *Libro Rojo* Jung se refiere a sus autoexperimentaciones como una representación teatral: «Esta representación que estaba viendo, es mi representación, no la vuestra. Es mi misterio, no el vuestro. No me podéis imitar» (cit. por Cirlot 2012b: 159), de modo que el ejercicio de la imaginación activa puede comprenderse desde la misma perspectiva en que Henry Corbin aludió a los textos del misticismo persa como

<sup>120</sup> James Hillman se ha referido al carácter marcadamente oposicional de la psicología analítica, cuyos conceptos principales se organizan en pares antagónicos pero complementarios, no excluyentes entre sí (Hillman 2004: 114 y ss.). La *Coincidentia Opositorium* fue uno de los temas sobre los que el Círculo de Eranos reflexionó constantemente. A este respecto remito al cuarto capítulo del estudio de Wasserstrom (1999: 67-82).

una «dramaturgia del alma», durante la cual «emerge un mundo poblado de figuras» que «revelan los secretos del alma» (Cirlot 2012b: 153 y 154)<sup>121</sup>.

Por otra parte, el carácter dramático que Jung confirió a su *Libro Rojo* concierne a la naturaleza del género profético propiamente tal, que en la tradición bíblica se manifiesta tanto en los libros del Antiguo Testamento como en el Libro de la Revelación, donde los profetas intervienen activamente en el acontecer de las visiones.

Leslie Tannenbaum ha revelado la importancia que adquirió esta índole dramática de la profecía para los exégetas bíblicos contemporáneos a William Blake, quienes enfatizaron la idea de que durante la experiencia de la visión el profeta se sitúa como un espectador ante una obra de teatro (Tannenbaum 1982: 41 y 42). Este modelo fue aplicado por Blake en sus libros proféticos iluminados, cuya estructura formal puede ser descrita como un «teatro visionario» que este construyó a partir del espacio visual que le proporcionaba cada una de sus páginas, las que acaban convirtiéndose en un escenario donde se desarrolla la acción (Drucker 1995: 25).

Los libros de Blake —como el *Libro Rojo* de Jung— están conformados por una polifonía de voces provenientes de una multitud de personajes que se expresan de manera autónoma durante las conversaciones que sostienen con el visionario<sup>122</sup>. De esta forma, Erdman ha señalado que los libros proféticos iluminados de Blake conforman un «drama mental» en el que se ponen en escena los distintos personajes que encarnan simbólicamente los estados o facultades de la naturaleza interior de la humanidad, conformando un panteón mitológico personal que el propio Blake denominó «formas visionarias dramáticas»<sup>123</sup>, o

«personificaciones poéticas», «sin las cuales su obra jamás podría haber sido ejecutada» (Erdman 1970: vii)<sup>124</sup>.

que, tal como veremos a continuación, pretendió extender hasta sus y altera, transformando el proceso creativo en un diálogo constante pasivamente los mensajes que se le revelan, sino que los confronta en el Libro Rojo— como «una voz entre otras» 126, que no transmite figuras que se le presentaron durante la experiencia de la visión<sup>125</sup>. expresada en las conversaciones que este mantuvo con las distintas por el contrario, compuso sus visiones a partir de una matriz dialógica, one mesure / One King, one God, one Law» (Erdman 1988: 72). Blake, libro, rodeado por las tinieblas de su soledad: «One curse, one weight, lo dejó escrito en las leyes que este reprodujo mecánicamente en su según sus pretenciones racionalistas de uniformar el pensamiento. Así reaparecer en las visiones «los contrarios» que Urizen había excluido vención y colaboración de diferentes figuras, con el objetivo de hacer blakeanas, el proceso creativo debía implicar necesariamente la interla teoría de la complexio oppositorum. Según las concepciones artísticas como en el Libro Rojo de Jung, una de las expresiones del ejercicio de De este modo, logra posicionarse en sus visiones —al igual que Jung El carácter dramático de los libros proféticos de Blake constituye,

Visions, In new Expanses, creating exemplars of Memory and / Of Intellect...» (Erdman 1988: 257).

<sup>121</sup> Remito al capítulo «Lectura de *Scivias* como una dramaturgia del álma» del estudio de Cirlot (2005: 159-181).

<sup>1722</sup> Sobre el carácter dialógico del *Libro Rojo* ver: Shamdasani 2010: 199 y 200; y 2012: 68 y ss. Bernardo Nante ha referido la polifonía del *Libro Rojo*, describiendo los diferentes personajes simbólicos que la conforman (Nante 2011: 245 y ss.).

<sup>123</sup> En *Jerusalén* 98, 28: «And they conversed together in Visionary forms dramatic / which bright / Redounded from their Tongues in thunderous majesty /, In

<sup>124</sup> El pasaje pertenece a una carta que Blake escribió a Dawson Turner: «Poetical Personifications & Acts, without which Poems they never could have been Executed» (Erdman 1988: 771). Remito aquí al volumen de ensayos editado por Erdman y Grant (1970).

<sup>125</sup> En *Jerusalén* (38), por ejemplo, testifica el registro de las voces que vio y oyó en la ciudad Londres: «So spoke London, immortal Guardian! I heard in Lambeths shades: /In Felpham I heard and saw the Visions of Albion /I write in South Molton Street, what I both see and hear / In regions of Humanity, in Londons opening streets» (Erdman 1988: 180). Remito aquí al estudio bajtiniano de Jones (1994) y al de Niimi (2006).

<sup>126</sup> La multiplicidad de voces creativas que intervienen en las visiones de William Blake se encuentra emblemáticamente representada en la pluralidad de incorporaciones entre fuerzas inspiradoras que tiene lugar en Milion (Jones: 1994).

la recepción<sup>127</sup> lectores, involucrándolos participativamente durante la experiencia de

cos Isaías y Ezequiel (con quienes se sienta a cenar mientras mantienen la décima plancha (fig. 29). dicta los proverbios infernales, un proceso creativo que Blake ilustró en una aguda discusión sobre la profecía) y el propio demonio, quien le el Infierno (Singer 1973: 73). En estas breves «piezas dramáticas» Blake mismo método creativo elaborado por Blake, tal como este último lo cicio de la imaginación activa junguiana respondía esencialmente al le presentaron durante su visita al infierno, entre ellos, los profetas bíbliregistró los diálogos confrontacionales que sostuvo con las figuras que se representó en las «Fantasías Memorables» de su Matrimonio del Cielo y June Singer ha sugerido que debido a su carácter dialógico, el ejer-

de la conjunción de los opuestos, al igual que la noción de la imagide la imaginación se encuentran fuertemente arraigadas en la teoría natio vera de los alquimistas 128, cuya simbología tradicional tiene una las concepciones que tanto Blake como Jung elaboraron acerca

127 Es lo que fundamenta la «variedad de versos» utilizada por Blake en Jerusalén, tal como of Rhyming, to be a necessary and indispensible part of Verse. But I soon found that & Shakespeare & all writers of English Blank Verse, derived from the modern bondage cadences & number of syllables» (Erdman 1988: 145). a bondage as rhyme itself. I Therefore have produced a variety in every line, both of in the mouth of a true Orator such monotony was not only awkward, but as much was first dictated to me, I consider'd a Monotonous Cadence, like that used by Milton lo expresa en el pasaje de la tercera plancha que hemos citado antes: «When this Verse

128 La simbología tradicional de la alquimia encuentra una presencia constante tanto en las quiatra dedicó a este asunto. Ver esp. su: Psicología y alquimia. El interés de Jung por la alquimia se materializó en los numerosos trabajos que el psiconsiderándola como algo completamente diferente a la religión (Arola 2008: 22 y ss.) establecer una línea de continuidad entre el gnosticismo (el neoplatonismo) y el mundo Raimon Arola, para Jung, la alquimia se constituyó como un puente que le permitió Paracelso (1493-1541), quien es considerado como el iniciador de la escuela que interprofecías iluminadas de Blake como en el Libro Rojo. Su fuente común es, sin dudas, contemporáneo, en el que esta tradición se había desvinculado de su intención primera, pretó la alquimia desde una perspectiva mística (Arola 2008: 16). Tal como ha señalado

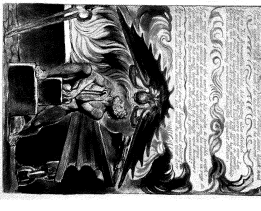
> en el Libro Rojo. presencia constante tanto en las profecías iluminadas de Blake como

Unión (Underhill 2006: 169 y ss.). musulmana e islámica (Burckhardt 1994: 25); y en este mismo sentido, nía entre la alquimia y la mística se comprueba, de hecho, en la variedad con la mística la concepción del alma como la «materia» que debe purificomo «el arte de las transformaciones del alma», la alquimia comparte las etapas de la vida mística, es decir, la Purificación, la Iluminación y la Evelyn Underhill estableció una analogía entre el proceso alquímico y de expresiones alquímicas que fueron adoptadas por la mística cristiana, carse, disolverse y cristalizarse otra vez (Burckhardt 1994: 26). Esta cerca-Titus Burckhardt ha planteado que, en tanto puede ser definida

activa junguiana, cuyo objetivo último era la función trascendente. requería el «método infernal» de Blake y el ejercicio de la imaginación el espíritu, el cuerpo y el alma, lo consciente e inconsciente, tal como lo pretensión más profunda: la coincidentia oppositoruim entre la materia y 1995a: 42-43). La imaginatio vera permitía a los alquimistas conseguir su ción psíquica «que tiene carácter de diálogo interior, colloquium interesencial de la operación alquímica y designa un proceso de transmutanum del hombre consigo mismo, con Dios o con su ángel» (Corbin Tal como ha señalado Henry Corbin, la imaginatio vera es el órgano

e inconscientes, cuya síntesis totalizadora de la energía psíquica abre acceso a una realidad intermedia, a la vez corporal y espiritual (Nante se presenta como la función que media entre los contenidos conscientes la alquimia y la psicología 129. De este modo, para Jung, la imaginación Herbert Silberer, quien había establecido las primeras relaciones entre siguiendo los trabajos de Théodore Flournoy y fundamentalmente de alquímica, a la cual se aproximó desde una perspectiva psicológica, Jung derivó su idea de la imaginación directamente de la tradición

<sup>129</sup> En su Probleme der Mystik und Ibrer Symbolik (1914) el psicoanalista vienés interpretó alquímica del siglo xx. repercusión en el pensamiento de Jung, así como también en el desarrollo de la filosofía por primera vez la psicología en clave alquímica. La obra de Silberer tendría una directa



30. Blake, William. *Jerusalén* 6, ca. 1804-1820.

contemplación de las verdades rial, elevando la visión hacia la visión parcial del mundo matemana, que permite superar la como un facultad divino-hución blakeana de la imaginación can elocuentemente a la concep-2011: 181). Estas nociones se acer-

mistas<sup>130</sup>. Los, el eterno adversasímbolo planetario de los alquisonificada en Los (fig. 30), un central de nuestra astrología y la inversión de «Sol», la estrella héroe cuyo nombre proviene de ımagınación se encuentra per-En la mitología blakeana la

treza física, experimental, pero también de sabiduría mística y espiritual decir, como un alquimista, que al igual que sus antepasados más arcaicos rio de Urizen, fue representado por Blake como un «artista del fuego», es (Eliade 1990: 71 y 72). —magos, chamanes, los especialistas de lo sagrado— está dotado de des-

151). Más tarde, durante la Antigüedad y el medioevo, la forja sería comcegadora, el calor interno, expresan siempre experiencias espirituales. a la forja un carácter ritual, de modo que «el fuego, la llama, la luz la incorporación de lo sagrado, la proximidad de Dios» (Eliade 1990: laron el fuego con la transmutación física y del espíritu, y confirieron Tal como ha explicado Mircea Eliade, las culturas primitivas vincu-

130 La «solarización» de un ser supremo la encontramos también en el Libro Rojo (125), en A este respecto remito al tercer capítulo del Tratado de historia de las religiones de Mircea sobre la ciudad. El «héroe solar» se presenta con recurrencia en las culturas tradicionales. Eliade: «El sol y los cultos colares» (Eliade 2009: 219-255). una imagen en la que el héroe sostiene una enorme estrella solar sobre su cabeza y vuela

> imprenta del infierno: alegórica del «método infernal» que Blake realizó durante su visita a la proceso alquímico (Percival 1938: 204). Así se evidencia en la descripción fraguar la visión interior, actividad que resulta sensiblemente similar al realiza en sus hornos como una purificación de contrarios que pretende 75). A partir de esta tradición, es posible comprender el trabajo que Los nación —agente necesario para la creatividad artística— (Singer 1973: necesario de transmutación alquímica— fue comparado con la imagicreatividad (Leach 2010: 73) en la medida en que el fuego —agente prendida como una locación simbólica del espacio performativo de la

infinite which was hid. If the doors of perception were cleansed every thing are salutary and medicinal, melting apparent surfaces away, and displaying the all things thro' narrow chinks of his cavern (Erdman 1988: 39). would appear to man as it is: infinite. For man has closed himself up, till sees I shall do, by printing in the infernal method, by corrosives, which in Hell The notion that man has a body distinct from his soul, is to be expunged; this

era sumergida en ácido, cuya acción hacía emerger la imagen en relieve. cobre con una solución resistente a los corrosivos. Más tarde la plancha tura que al grabado, ya que le permitía dibujar directamente sobre el dotaba a la ejecución del grabado de una agilidad más cercana a la escrique más tarde se transferiría al papel, el nuevo sistema ideado por Blake debía tallar sobre la plancha de metal los surcos que contendrían la tinta Mientras en el grabado convencional con planchas de cobre el artista

está desvinculada del espíritu, sino que se concibe —al igual que en cepción en visión, de modo que la manipulación de los materiales no cretamente de un metal, el cobre-con la transformación de la pervisionario asocia directamente la transmutación de la materia —condescripción que elaboró de este procedimiento en su Matrimonio, el damente, coincidiendo con el período más prolífico de su vida. En la Por esta razón, Blake infundió de un valor simbólico esencial al acto la tradición alquímica— como un vehículo de perfección del mismo. Blake utilizó esta técnica artística entre 1788 y 1806, aproxima-

siguiendo a los alquimistas. través del ejercicio de la imaginación, tal como lo planteó también Jung su alma», es decir, superar la oposición entre la materia y el espíritu, a a Blake suprimir «la idea de que el hombre tiene un cuerpo distinto a 167). De este modo, la técnica creativa del «método infernal» permitía ción latente» que «yace oscura» en la naturaleza (Underhill 2006: 166 y superficies engañosas» del metal, permitiendo que emerja la «perfecde sumergir las planchas de cobre en el ácido, cuya acción «borra las

que el héroe hace de ambas herramientas alude al proceso de transformasostiene con cada una de sus manos. El uso simultáneo y complementario apoyando sobre el suelo el martillo y las tenazas en forma de compás<sup>131</sup> que cual Blake escenificó la actividad creativa de Los como una coincidentia el día y la noche, el Sol y la Luna constituyen el telón de fondo sobre el ción de Urizen, quien se ha reintegrado a Los (Erdman 1992: 379). oppositorium. Los descansa tras haber acabado exitosamente su trabajo, En la última plancha de su último libro profético, Jerusalen (fig. 20)

una luz que irradia sobre toda la página. El fulgor de Urthona ilumina de Urthona —Zoa de la imaginación creativa— porta en sus hombros raleza blakeano, mientras que en el otro extremo de la imagen el espectro del poeta—descubre una tela asociable a Vala, el velo exterior de la natuun extremo y otro de la escena (Erdman 1992: 379). haciendo aparecer una ciudad medieval amurallada que se extiende entre los serpentinos muros de la Nueva Jerusalén que Los ha construido. A la derecha, Enitharmon —la Belleza Espiritual, musa inspiradora

arte gótico medieval un modelo fundamental del arte espiritual que pre-Edad Media, rindiéndole tributo como aquella época durante la cual el de sus profecías iluminadas, el visionario consagró su admiración por la tendió reestablecer en sus obras. De este modo, en la escena culminante «arte verdadero» había encontrado plena expresión. Desde su formación artística más temprana, Blake descubrió en el

espirituales 132. De este modo, el ejercicio de la imaginación permitía ver los individuos (Schmitt 2002: 346-358). las fronteras de lo visible, estimulando una transformación espiritual en «con los ojos del alma» el mundo invisible que se extiende más allá de ria entre los sentidos corporales (especialmente la vista) y los sentidos alma más cercana al cuerpo, designando una facultad cognitiva que —al razón, los medievales comprendieron la imaginatio como la función del hacia la visión de realidades más altas (Cirlot 2005: 95 y ss.). Por esta ritu, estableciendo un tránsito desde la percepción del mundo exterior sidad de facultar la superación de la oposición entre la materia y el espíigual que imaginatio vera de los alquimistas— actúa como intermedia-Como todo arte sagrado, el arte medieval se fundamentó en la nece-

síntesis nueva que estimula la elevación espiritual gracias al ejercicio de según Jung, se expresa espontáneamente el alma--- en virtud de una más intuitivas, relacionadas al lenguaje visual de las imágenes en el que, intelectuales vinculadas a la escritura y la lectura, y aquellas facultades a Blake como a Jung un modelo artístico que encarnaba en sí mismo occidente<sup>133</sup>. Como veremos a continuación, estos proporcionaron tanto lización de estos principios artísticos en un artefacto cultural único en la imaginación. una conjunción dinámica entre los opuestos —las facultades lógicas e Los manuscritos medievales iluminados constituyen la perfecta rea-

- 132 San Agustín formuló una gradación de tres tipos de «visiones»: corporal, espiritual e intelectual, sistematización que se impuso durante toda la Edad Media (Schmitt 2002: 346).
- 133 Tal como ha explicado Mary Carruthers, la estética medieval concibió los «sentidos ticos enfatizaron la intensidad de la experiencia estética que ofrecían los manuscritos «comiendo/rumiando» el libro, como si de un alimento espiritual se tratase (Carruthers hojas de pergamino. Esta experiencia se asimiló metafóricamente a la sensación de estar contemplación de las páginas iluminadas así como también de la manipulación de las iluminados, comprendiendo la lectura como una actividad que se articula a través de la exteriores» como agentes corporales de conocimiento, fundamentándose en la experiencia sensorial que otorgaban los materiales. En este sentido, los escritores monás-

<sup>131</sup> Las tenazas constituyen la contraparte simbólica del compás del demiurgo del Frontispicio de Europa (fig. 13)

# EL LIBRO COMO ESPACIO DE EXPERIMENTACIÓN

El verdadero método de conocimiento es el experimento William Blake: Todas las religiones son uni

a esta una jerarquía más alta. Ya en el siglo 1, Dionisio el Areopagita administraban en la sociedad), esta situación cambiaría a partir del siglo como vía de conocimiento espiritual, nutrieron decisivamente el desael abad Suger (1081-1151) —cuyas reflexiones, que postulaban la materia elevarnos desde lo visible a lo invisible, postulando que «A través de anagógicos la convicción de que las imágenes son la vía esencial para en las corrientes místicas occidentales— había planteado en términos XII, cuando la mística reconoció la riqueza de la imaginatio y le confirió des del pensamiento racional y la escritura (es decir, el «saber» que ellos bres de la Iglesia) asociaron el conocimiento de lo divino con las faculta-Si bien durante los primeros siglos de la Edad Media los oratores (homtica como instrumento de elevación mística (Schmitt 2002: 98-100)<sup>134</sup> prácticas de devoción y meditación asociadas a la espiritualidad monásla contemplación de Dios, y su uso fue gradualmente legitimado en las rrollo del arte gótico— las imágenes eran un instrumento esencial para mayor que se atribuyó a las imágenes en la vida de la Iglesia. Así, para divino». Las reflexiones del Areopagita fueron asumidas como base de los (o Pseudo-Dionisio) —cuyo pensamiento fue inmensamente influyente hacia Dios», San Buenaventura (s. XIII) describirá el proceso que com Más tarde, en un tratado sugerentemente titulado «Viaje de la mente fundamentos teóricos que pretendían justificar la importancia cada vez las imágenes visibles, somos conducidos [...] a la contemplación de lo

conducen a Dios (Freedberg 1992: 199 y 200). decir, las imágenes de las cosas creadas (pinturas, esculturas), también entre la producción divina y artística: la actividad creativa del artista, es porta el ascenso desde lo visible a lo invisible y establecerá una igualdad

como un «agente de cambio», como un acto visible a través del cual tiene proceso de conversión, dando cuenta de la importancia de esta actividad relató que fue la experiencia de la lectura la que desencadenó su propio ritual fueron un referente fundamental para las prácticas de escritura y como una actividad que facilita un tránsito entre lo material y lo espila conexión existente entre la lectura, el pensamiento y la imaginación, y lectura medievales. En sus Confesiones (Libro VIII) San Agustín enfatizó lugar la acción invisible de Dios<sup>135</sup>. Por otra parte, las reflexiones de San Agustín en torno a la lectura

el tiempo. naria, una vinculación que se volvió progresivamente más poderosa en un poderoso instrumento de meditación y los hábitos monásticos de 2002: 22-26). De este modo, los manuscritos miniados constituyeron ces iluminados como «canales visibles que conducían hacia lo invisinadas por los medievales, estos concibieron las miniaturas de los códilectura relacionaron la experiencia de la lectura con la experiencia visioble», es decir, como mediadoras entre los divino y lo humano (Schmitt Dado que la visión y la imaginación fueron profundamente relacio-

quien a partir del estudio de un manuscrito iluminado del siglo xIV —los Este fenómeno ha sido estudiado en detalle por Jeffrey Hamburger,

<sup>134</sup> La idea de que al mirar fijamente una pintura o escultura nos sentimos emocionalmente imagen en la práctica devocional» (Belting 2010: 547-560) sagrados (Freedberg 1992: 199). En su Imagen y culto Hans Belting reflexiona sobre la genes y justifica la expansión del uso de estas fuera del ámbito de la iglesia y otros lugares afectados por ella subyace en toda la práctica posterior de meditación asistida por imárelación entre la experiencia de la imagen y la experiencia mística. Ver esp. «Mística e

<sup>135</sup> A este respecto puede consultarse el estudio de Brian Stock: Augustine the Reader. Medien que las imágenes textuales y visuales del libro visionario de Hildegard se encuentran sugerente estudio de Góngora: «Seeing and Knowing, Reading and Imagining in the Sight and Insight through Text and Image (1150-1650). Turnhout: Brepols, 2013; esp. al vard University Press, 1996. Remito aquí, además, al volúmen de ensayos editado por abiertas a la imaginación de los lectores, quienes son llamados a completar la experiencia tation, Self-Knowledge and the Ethics of Interpretation. Cambridge: The Belknap of Har-Liber divinorum operum by Hildegard of Bingen» (49-64), en el que se describe el modo Thérèse de Hemptinne, Veerle Fracters y María Eugenia Góngora: Speaking to the Eye. visionaria con sus propios sentidos e imágenes interiores.

«material bruto de meditación», a partir del cual estos pudieran «volar manuscrito iluminado provee de un ejemplo iniciático a los lectores, un 120). Así comprendemos que más que el registro de una experiencia, el alcanzar la visión interior o espiritual de la verdad (Hamburger 1990: trar la superficie, transitar a través de la literalidad del manuscrito, para alta, razón por la cual para el lector/ espectador se hace necesario peneimagen constituyen un velo que insinúa la existencia de una verdad más tribuir en su elevación espiritual, estableciendo una progresión desde la omisiones, estimulando en los lectores un ejercicio que pretende connarrativa convencional y se ve frecuentemente alterada por desfases u se establece una relación dinámica, que no responde a una coherencia entretejen las series textuales y visuales del manuscrito, entre las que A lo largo de su análisis, Hamburger revela la compleja estructura que Edad Media se estableció entre arte y espiritualidad (Hamburger 1990) libremente a través de las imágenes» (Hamburger 1990: 120) lectura hacia la visión interior. De este modo, señala Hamburger, texto e Rothschild Canticles— evidenció la profunda vinculación que durante la

William Blake confirió a la creación artística un carácter altamente espiritual y concibió la imaginación como una facultad humano-divina, razón por la cual, según su propio testimonio, cuando le faltaba la inspiración, se arrodillaba a rezar<sup>136</sup>. Para Blake, la visión espiritual —que abre acceso a la Eternidad— se encuentra disponible para todos los hombres y se alcanza por medio de la oración y la práctica artística. Por ello es que manifestó que sus libros proféticos constituían una vía mediante la cual este pretendía «enseñar a volar» a sus lectores (Erdman 1988: 662)<sup>137</sup>. Tal como veremos a continuación, fue esta valoración del arte

137 Tal como ha planetado W.J.T. Mitchell, Blake representó esta relación que pretendió establecer con sus receptores en la segunda plancha de El Libro de Urizen. En ella, una

espiritual lo que llevó a Blake a rechazar las formas y técnicas artísticas convencionales de su propio tiempo en favor de un arte tradicional, que se encuentra amparado en el lenguaje simbólico de la imaginación.

Si bien es cierto que el carácter altamente subversivo de sus obras suscitó que Blake tuviera reales dificultades para encontrar editores que publicaran sus obras<sup>138</sup>, hay razones más profundas que explican que este haya querido producir un tipo de libro completamente nuevo, con el cual no solo desafiaba las premisas del mundo social y político de su época, sino también aquellas del materialismo de la civilización occidental moderna, sustituyendo dicho saber por uno más antiguo, regido por unos términos completamente diferentes. Fue en este sentido, de hecho, que los jóvenes discípulos de Blake (Palmer, Calvert y otros) se apodaron «los Antiguos de Shoreham», señalando que sus valores eran los de la Antigüedad, y no los de la ciencia y progreso modernos (Raine 2013: 12 y 13).

Los fundamentos de la profunda vinculación que Blake extendió entre el arte y el espiritualidad se encuentran expuesos esencialmente en dos breves obras. En su *Laocoonte* (c. 1826-1827), Blake planteó que la verdadera naturaleza del arte humano es hacer perceptible el mundo invisible de la imaginación y afirmó que la *Biblia* es «el gran código artístico» (Erdman 1988: 274)<sup>139</sup>. Por otra parte, en *Una visión del Juicio Final* 

mujer-ángel surge de las llamas para guiar a un bebé que emprende el vuelo. El propio Blake reveló la significación de esta imagen, acompañándola de la sentencia «To teach these souls to fly» (Erdman 1988: 662). Así comprendemos que la mujer-ángel es la guía visionaria que orienta al lector (o bebé) en su viaje hacia el reencuentro con sus propias facultades imaginativas (Mitchell 1978: 144). El autor, como un maestro, desea que los lectores aprendamos a volar con nuestras propias alas, libremente, sin pretender dirigir tiránicamente nuestro recorrido (Easson 1973: 309).

- 138 Tal como hemos visto en el primer capítulo, el editor radical Joseph Johnson tuvo en sus manos *La Revolución Francesa* de Blake, pero después se negó a publicarla por considerarla una obra demasiado peligrosa.
- 139 Destacamos aquí a otros pasajes significativos del grupo *Laocconte*: «A Poet a Painter a Musician an Architect: the Man Or Woman who is not one of these is not a Christian»; «Prayer is the study of Art. Praise is the Practice of Art. Fasting &c., all relate to Art.

<sup>136</sup> La escena es relatada por Mona Wilson en su biografía: desesperado por una falta temporal de inspiración, el artista George Richmond habría recurrido a Blake para pedirle su consejo. Como respuesta, Blake se volvió hacia su mujer preguntándole: «It is just so with us, is it not, for weeks together, when the visions forsake us? What do we do then, Kate?» a lo que ella habría respondido: «We kneel down and pray, Mr. Blake» (Wilson 1971: 348).

sobre las relaciones entre el arte, la profecía y la visión: «poetry Painting de la visión interior que tiene lugar gracias al arte y que permite ver las de liberar y salvar a los hombres a través de la iluminación, de la apertura man 1988: 559). Para Blake el artista —como el profeta— tiene la misión visionario resumió los fundamentos espirituales de su obra y se explayó este realizó de sus ideas artísticas, el Catálogo Descriptivo de 1810— el cosas tal como son (Arola 2013: 54)<sup>140</sup>. & Music the three Powers <in Man> of conversing with Paradise» (Erd-—un texto que fue incluido por Blake en el compendio más amplio que

bió el Apocalipsis como una auténtica revelación, como un «des-cubriadmiró en el gótico medieval, tal como manifestó en su Visión del Juicio abre una comunicación con lo infinito— cuya genuina expresión Blake «arte verdadero» —que encuentra inspiración en el mundo espiritual, y los que proporciona el mundo materialista urizénico— y el triunfo del no surge de la imaginación sino de la memoria, y se somete a los moderazón, el Juicio Final suponía también la derrota del «arte falso» —que ciando el carácter ilusorio del mundo temporal (Paley 1978: 2). Por esta miento», gracias al cual caería el velo de la naturaleza exterior, eviden-Final: «a Gothic Church is representative of true art» (Erdman 1988: 559) Fuertemente arraigado en la tradición antimaterialista, Blake conci-

Vale la pena que citemos aquí los párrafos finales de este breve mani

are alone Real what is Calld Corporeal Nobody Knows of its Dwelling Place The Last Judgment is an Overwhelming of Bad Art & Science. Mental Things

in his Works of Art (In Eternity All is Vision)» (Erdman 1988: 274) that is, {God himself} {the Divine Body} Jesus: we are his Members. It manifests itself The outward Ceremony is Antichrist»; «The Eternal Body of Man is the Imagination.

140 William Blake se consideró a sí mismo como un representante más de la tradición profé tica occidental y se comparó con los profetas biblicos como Isaías y Ezequiel. Aunque de está revestida de un evidente carácter profético y apocalíptico, ya que Blake vio en los la profecía bíbilica de la liberación procesos históricos, como las Revoluciones Francesa y Americana, el cumplimiento de sus libros solo *América* y *Europa* llevan el subtítulo de «profecía», toda su obra visionaria

> will be Burned Up & then & not till then Truth or Eternity will appear It is I will not Flatter them Error is Created Truth is Eternal Error or Creation of Truth & they Boast that it is its Foundation these People flatter themselves adopted & mixed with Good Art That Error or Experiment will make a Part themselves that there will be No Last Judgment & that Bad Art will be Mind or Thought Where is it but in the Mind of a Fool. Some People flatter is in Fallacy & its Existence an Imposture Where is the Existence Out of Sight I look thro it & not with it (Erdman 1988: 565 y 566). or Vegetative Eye any more than I would Question a Window concerning a is as the Dirt upon my feet No part of Me [...] I question not my Corporeal behold the Outward Creation & that to me it is hindrance & not Action it Burnt up the Moment Men cease to behold it I assert for My self that I do not

para hacer resurgir la realidad infinita y eterna el día del Juicio Final<sup>141</sup>. de sus planchas con el fuego que consumiría el mundo de las apariencias tivo era de naturaleza apocalíptica, y asimiló el ácido que corroe el cobre del «método infernal» de grabado, Blake comprendió que su proceso crea-En este sentido, tal como lo planteó en la descripción alegórica que realizó

ımágenes, las que conforman —como en el manuscrito de los Rothschild dimensión apocalíptica fue enfatizada por Blake del mismo modo que una realidad más alta. De este modo, la experiencia de la lectura de los féticos iluminados Blake haya tejido complejas relaciones entre textos e libros se propone como un des-cubrimiento, como una actividad cuya Canticles descrito por Hamburger— un entramado visible que oculta Desde esta perspectiva, es posible interpretar que en sus libros pro-

141 Respecto a la profecía que se revela a Blake en la plancha 14 de El Matrimonio Blake sumed, and appear infinite, and holy whereas it now appears finite & corrupt» (Erdman señala: «The ancient tradition that the world will be consumed in fire at the end of six thousand years is true, as I have heard from Hell. [...] the whole creation will be concavern» (Erdman 1988: 39) is: infinite. For man has closed himself up, till sees all things thro' narrow chinks of his was hid. If the doors of perception were cleansed every thing would appear to man as it tary and medicinal, melting apparent surfaces away, and displaying the infinite which this I shall do, by printing in the infernal method, by corrosives, which in Hell are salu-Blake señala: «The notion that man has a body distinct from his soul, is to be expunged 1988: 39). Al describir su método de «impresión iluminada», inmediatamente después.

simbólica entre la experiencia de la apertura del libro y la revelación en el contexto del arte religioso medieval, que estableció una vinculación mística (Hamburger 2009) $^{142}$ 

el Dios de Israel «habló» en «visiones»144, ponderando el carácter visual que se oye y se ve<sup>143</sup>. Así se expresa en la tradición bíblica según la cual de la profecía (Hagstrum 1970: 89 y ss.). expresa en los libros iluminados de Blake concierne a la doble naturaleza inherente al lenguaje profético, que pretende comunicar una experiencia Por una parte, la coexistencia de las formas verbales y visuales que se

recobrar las prácticas espirituales de la lectura medieval para estimular visión y la palabra) de su obra (Hagstrum 1970: 91). Fue justamente a fin de que lleven a la meditación de lo divino» (Erdman 1988: 702)<sup>145</sup> la imaginación de sus lectores y «mover a las facultades a actuar con el la profecía que Blake elaboró una estrategia artística que le permitió partir de esta imbricación entre lo visual y lo textual que caracteriza a unión entre la dimensión estética (la pintura y la poesía) y profética (la man 1988: 590), y como artista y profeta estableció una extraordinaria Blake, en tanto, señaló que es imposible pensar sin imágenes (Erd-

142 En la tradición bíblica esto se encuentra expresado en la Primera Carta del apostol Pablo enrollará como un pergamino» (Isaías, 34, 1 y también en Apocalipsis 6, 14). a los Corintios: «Ahora vemos por un espejo y obscuramente, entonces veremos cara Cor. 13, 12), mientras que en el Antiguo Testamento el día del Juicio Final «El cielo se a cara. Al presente conozco solo en parte, entonces conoceré como soy conocido» (I

143 En su estudio sobre la concepción medieval del pensamiento como proceso visual, bién una forma de ver (Van't Spijker 2013). exteriores establecen una distinción entre «ver» y «escuchar», pero en nuestra conciencia no existe tal diferencia: los pensamientos son palabras/sonidos del corazón, pero tamla visión, donde no parece existir una dicotomía entre lo verbal y lo visual. Los sentidos provienen de la Antigüedad— combina, en su *De Trinitate*, metáforas de la audición y Ineke van't Spijker analiza el modo en que San Agustín —desarrollando nociones que

144 «Y habló Dios a Israel en visiones de noche» (*Génesis* 46:1) y «Entonces hablaste en

145 Tal como hemos señalado más atrás, en el capítulo dedicado a la recepción simbolista por Blake (Mee 2002: 27). James Engell ha planteado que la oscuridad es inherente de Blake, la oscuridad es la principal estrategia del procedimiento retórico utilizado

> ninguna de sus partes domina a la otra, conformando una totalidad aplicación estética de la dialéctica de los contrarios. W. J. T. Mitchell en su conjunto una síntesis dinámica que Blake elaboró como una espirituales. era necesario superar en virtud de la contemplación de las verdades visual (asociado a la imaginación), otra de las dualidades aparentes que suprimir la dicotomía entre el lenguaje textual (asociado a la razón) y cas que el lector/espectador debe interpretar. De este modo, Blake logra tormas de expresión independientes que establecen diferentes dinámila ha descrito Mitchell, se asimila a una rivalidad energética entre dos de los casos estas se encuentran en tensión, una relación que, tal como e intensifican en conjunto lo que se quiere expresar, en la mayor parte pesar de que hay ocasiones en que los textos y las ilustraciones dialogan que es más que la suma de sus partes (Mitchell 1978: 74 y 75)<sup>146</sup>. A la ha denominado muy acertadamente un «arte compuesto», en el que En los libros proféticos iluminados textos e imágenes constituyen

adoptó el «estilo» medieval de los manuscritos iluminados desde una atravesar, y que funcionaban, por tanto, como «aperturas» que permitían sen «ventanas», «puertas» o «cuevas» que los lectores/espectadores debían refirió frecuentemente a las planchas de sus libros proféticos como si fuela percepción y la visión (Mitchell 1972: 159). De este modo, Blake se perspectiva estética, sino también la comprensión de las páginas del libro como un «cuadro perceptual» que estimula un tránsito progresivo entre En este sentido, al concebir sus libros proféticos, Blake no solo

ser descifrado, un acto a través del cual se espera poder recuperar y comunicar la verdad original. Esto constituye una paradoja, ya que para revelar o descubrir su visión, el prorevelación, el profeta «recubre» dicha experiencia en un lenguaje simbólico que debe al lenguaje simbólico del género profético, ya que después de «ver» directamente la conciliar) (Engell 1981: 255). poeta y pintor «anacalíptico» (del griego ana: arriba, atrás, otra vez; y calyptein: cubrir feta debe codificarla, cifrarla. Fue en este sentido que Coleridge apodó a Blake como un

146 Ver pág. 81

para Blake (Viscomi 1993: 59)<sup>148</sup> obra «al modo de» un iluminador medieval, trabajando en un método que manifiesta el alcance simbólico que este modo de producción tenís característico de tiempos más cristianos, es decir, más imaginativos, lo percepción que Blake tenía de sí mismo como un artista que ejecuta su de los manuscritos pintados manualmente, sino que también refleja la sión como «iluminada» no solo nos remite a este como una imitación comi ha señalado que el que Blake haya calificado su método de imprecontemplar «otro mundo» 147. Desde una perspectiva similar, Joseph Vis

cos iluminados son el testimonio más representativo de su audaz capacigrabado en relieve fue, sin duda, la más importante, y sus libros profétidad de experimentación técnica y conceptual (Simpson a: s.p.)<sup>150</sup> innovaciones técnicas que Blake introdujo en sus obras, el método de «esclavizaría al de otro hombre» (Erdman 1988: 153)<sup>149</sup>. Entre las diversas permitieran trabajar con un «sistema propio», gracias al cual este no se reveló como un versátil experimentador, indagando y ensayando permanentemente con numerosas técnicas y materiales de creación que le Desde los inicios hasta el fin de su trayectoria artística Blake se

Fountain Court, con la exclusiva ayuda de su esposa Catherine, la única Blake trabajó solitariamente, en el sótano de una modesta casa de

- 147 Por ejemplo, en los versos finales de su *Visión del Jucio Final*: «I question not my Corpocon la visión del infinito. Desde esta perspectiva, Mitchell describe el «estilo» de Blake infernal», donde relaciona directamente la purificación de las «puertas» de la percepción real or Vegetative Eye any more than I would Question a Window concerning a Sight. como una «epistemología», un «proceso de conocimiento» (1972: 163). l look thro' it & not with it» (Erdman 1988: 566) o en la descripción de su «método
- 148 En este mismo sentido, Anthony Blunt señala que las correspondencias entre Blake y los iluminados y los libros proféticos de Blake (Blunt 1959: 58 y ss.). los soportes, instrumentos y técnicas utilizados durante la producción de los códices ılumınadores medievales son más que metafóricas, y establece una comparación entre
- 149 La cita pertenece a *Jerusalén* y describe el método que Los utilizó para construir Golgo nooza, la ciudad del arte y la manufactura. Ver pág. 103.
- 150 Los procedimientos de grabado utilizados por Blake se han convertido en objeto de extenso debate de discusión crítica. Para una completa exposición y explicación de estas técnicas remito a los estudios de Essick (1980) y Viscomi (1993).

pobreza propio de una habitación de artesano», lo que para Blake resulsu biografía, Gilchrist señaló que en la casa reinaba un «ambiente de taba natural y de lo cual nunca se quejaba (Gilchrist 1880: 349)<sup>151</sup> persona que lo asistió durante la ejecución de sus libros proféticos. En

industriales de producción y los sistemas mecanicistas de reproducción grabado, surge de las agudas críticas que este formuló contra los procesos bida y ejecutada por su propio autor según las técnicas artesanales de La idea blakeana del libro como una obra artística integral, conce-

«artista» ha imaginado (Coomaraswamy 1980: 14). Asimismo, la imprenta el «privilegiado»; y el «ejecutor», que simplemente reproduce lo que el de dos clases de «artífices»: el «artista», considerado como el «inspirado», fomentando la alienación del sujeto artístico al presuponer la existencia ciación de los procesos de la concepción creativa y la ejecución artística, la industrialización de las técnicas de impresión supuso la completa disones relacionadas con los autores, los textos y la lectura 152. Por una parte La invención de Gutenberg había afectado radicalmente las nocio-

- 151 Como hemos podido comprobar, las modestas condiciones en que las Blake trabajaba el movimiento Arts & Crafts, que proyectó sobre Blake el ideal del artista artesano. Ver contribuyeron a conformar su identidad artística a fines del siglo XIX, construyendo una imagen del visionario que fue rescatada por los prerrafaelitas, pero sobre todo durante
- 152 Es posible graficar el impacto que tuvo la aparición de la imprenta si pensamos que en ron una constante competencia para las gacetas impresas, así como los manuscritos de cinco años (entre 1455 y 1460) se produjeron en Europa más de 10 millones de copias de obras literarias se relacionaron con lo clandestino, permitiendo la circulación de obras publicación y transmisión de los textos. De hecho, las noticias manuscritas constituyela aparición de la imprenta no abolió el papel de la copia manuscrita como soporte de maron la Edad Media (De Hamel 1994: 9). No obstante, tal como ha señalado Chartier, y el manejo de la escritura y lectura («literacy»): «Heresy and literacy: earlier history». pecto remito al estudio en el que Peter Biller reflexiona sobre la relación entre la herejía que iban a contrapelo con la ortodoxia y las autoridades (Chartier 2006: 15). A este reslibros, tarea que a los escribas hubiese tomado más de los cientos de años que confor-University Press, 1994, pp. 1-19. Heresy and literacy, 1000-1530. Ed. Peter Biller y Anne Hudson. Cambridge: Cambridge



31. Blake, William. *El libro de Urizen* 1, 1794

transformó las prácticas de la recepción de los textos escritos, estimulando la instauración de una lectura rápida y mecanizada que acabó por imponerse a la lectura pausada y meditativa de los códices medievales (Camille 1991: 284)<sup>153</sup>.

Los efectos que tuvo la imprenta sobre los procesos de producción y recepción artística y literaria fueron duramente atacados por Blake. El frontispicio de *El Libro de Urizen* (fig. 31) puede considerarse como emblema de su crítica al arte moderno mecanicista. Urizan el ancieno demirros

zen, el anciano demiurgo, copia sin mirar y transcribe ciegamente de un libro a otro sus rígidas leyes de obediencia y represión<sup>154</sup>:

Here alone I in books formd of metals/Have written the secrets of wisdom/The secrets of dark contemplation [...]. Lo! I unfold my darkness: and on/This rock, place with strong hand the Book/Of eternal brass, written in

- 153 La espiritualidad monástica concibió la lectura como una *ruminatio*, una lectura lenta, hecha en profundidad, en voz baja, durante la cual los textos se susurran y murmuran, como las vacas «rumian» su alimento. La palabra leída, «rumiada», se concibe así como «alimento espiritual», de manera que el texto penetra en la memoria del lector a través del murmullo de la meditación. Remito aquí a dos estudios de Carruthers (1990) y Walker Bynum (1987).
- 154 Tal como hemos señalado antes, Blake asimiló la figura de Urizen con el cruel y opresivo Dios bíblico del Antiguo Testamento: ver págs. 98 y ss. En este sentido, la piedra sepulcral que vemos tras él en el frontispicio al *Libro de Urizen* sugiere las Tablas de la Ley, escritas en piedra, entregadas por Dios a Moisés en el Monte Sinaí.

my solitude: [...] One curse, one weight, one mesure / One King, one God, one Law (Erdman 1988: 72).

Tal como se manifiesta en este pasaje, la acción mecanicista de Urizen excluye el ejercicio de la imaginación, tanto de la lectura (en la medida en que el libro de bronce contiene leyes dogmáticas que pretende imponer tiránicamente) como de la producción artística (Urizen no crea, sino que meramente copia y reproduce esas leyes autoritarias).

En contraste con Urizen, Blake pretendía trabajar como Los, el alquimista, es decir, con su espíritu y su cuerpo a la vez. Por esta razón, inventó una técnica de grabado que le permitió integrar en su proceso creativo la concepción y ejecución de sus obras, logrando recobrar el doble aspecto de la actividad artística que había sido proscrito del sistema de reproducción industrial, es decir, las facultades libres e imaginativas y también las serviles y operativas, que, tal como ha señalado Coomaraswamy, compromete toda creación artística tradicional (2001: 45).

De este modo, y nuevamente en contraste con Urizen, Blake no recurrió a otros modelos externos a los que le proporcionaba su propia imaginación. Durante la ejecución de cada una de las planchas de sus libros proféticos puso en marcha un proceso creativo autónomo, razón por la cual nunca creó una «copia» igual a la otra, sino muchas versiones diferentes que carecen de un «original», dado que su sistema de grabado e impresión le permitía intervenir creativamente hasta el último momento de su ejecución<sup>155</sup>.

Tal como ha demostrado Viscomi (1993), la técnica de grabado en relieve permitió a Blake conservar una estrecha relación de continuidad entre el proceso de invención (inconsciente) y la posterior ejecución

<sup>135</sup> Tal como veremos a continuación, el modo en que Blake refutó las nociones del «original» y la «copia» inherentes a la reproducción industrial, así como la continuidad que estableció entre la invención y la ejecución de la obra artística, serán centrales para la recepción de su obra en el contexto de las vanguardias estéticas. El Surrealismo admiró en Blake al gran reivindicador del método de grabado como una técnica auténticamente «creativa» y no «reproductiva».

modelos previos diferentes a los que le inspiraba su propia imaginación directamente sobre las planchas de cobre, sin necesidad de recurrir a ceso de grabado una fluidez y ligereza extraordinarias, que permitieron a páginas de sus libros<sup>156</sup>. De este modo, esta técnica otorgaba al pro Blake componer textos e imágenes «al calor de sus espíritus» 157, es decir, (sin necesidad de hendir la superficie) los textos y las imágenes de las nales de grabado facultó que el visionario pudiese dibujar sobre el metal (consciente) de la obra acabada. La inversión de los métodos tradicio-

visible que puede llevar al infinito de la imaginación (Mitchell 1994: 130) mundo abierto que constituyen sus obras, toda impresión es un objeto como altamente significativa, ya que, como ha señalado Mitchell, en el put into its fit place» (Erdman 1988: 146). Su disposición visual se valora apariencia únicos, como la de los salterios medievales del arte gótico que naban, además, cada uno de sus detalles a mano, otorgándoles un color y bra, cada letra, cada diseño: «every word and every letter is studied and proféticos iluminados Blake puso especial dedicación en ubicar cada pala-(Raine 1970a: 46 y 1970b: 11). Durante el proceso de ejecución de sus libros Blake tanto admiraba y que fueron su principal fuente de inspiración Una vez que las obras estaban acabadas, Blake y su esposa perfeccio-

excelencia del siglo xx. antecedente de los «libros de artista», una de las formas artísticas por los libros proféticos iluminados de Blake se erigen como un cercano adelantó en un siglo a su propio tiempo (Raine 1979: 4). Ciertamente riosamente cada una de las copias de sus prodigiosos libros Blake se No obstante, es posible afirmar que grabando e iluminando labo-

156 Tal como hemos señalado más atrás, Blake invirtió el proceso tradicional de grabado, ya e imágenes emergieran en relieve. utilizó un barniz resistente al ácido como tinta y la plancha de cobre como una hoja de que en lugar de cubrir la plancha completa con el barniz y luego grabar su diseño, este papel. Toda superficie sin proteger era luego corroída por el ácido, haciendo que textos

157 «I think the manner I adopt More Perfect than any other [...]. The Pictures that I did in the heat of My Spirits» (Erdman 1988: 719). was to them over again they would lose as much as they gaind because they were done for you [...] are What I intended them & that I know I never shall do better for if I

> estética de las relaciones entre textos e imágenes, etc.) (Drucker 1995: 21). sí (su impresión y diseño, la composición de sus páginas, la resolución prestaron tanto a los materiales de creación como al objeto del libro en con diversas innovaciones técnicas, dando cuenta de la importancia que ción por los valores formales del libro. Por esta razón experimentaron y surrealistas, expresaron, como Blake y Jung, una constante preocupafestaron poetas y pintores. Expresionistas, cubistas, futuristas, dadaístas sentativos (Drucker 1995: 45). Integrando textos e imágenes, la forma convirtiéndose en uno de sus vehículos de expresión artística más reprerevistas y periódicos) constituyó un espacio de experimentación esencial. el libro (al igual que otras formas de publicación independiente, como del libro acogió la sólida hibridación artística que en esta época mani-Tal como ha comentado Johanna Drucker, durante las vanguardias

sitúa en los márgenes del campo editorial comercial, y las asocia histórieconómicos de publicación, con el fin de que su voz pudiera circular de las demandas y restricciones institucionales y buscaron medios más que Blake, los «editores independientes» del siglo xx trabajaron por razocamente al activismo político (Drucker 1995: 6 y 7), por ejemplo, de los libremente y llegar al público más amplio posible (Drucker 1995: 7). nes sociales y políticas más que comerciales. Por ello, se marginaron Blake se puede considerar, sin dudas, como un heredero directo. Al igual panfletistas radicales de la Inglaterra del siglo xvII, de los que William Por otra parte, el carácter independiente de estas publicaciones las

rusa encontramos, por ejemplo, Mirskontsa (Mundo invertido, 1912), un 1908). Pocos años después, el futurismo ruso realizará numerosos experiplos de publicaciones independientes, como la revista Ver Sacrum, o el xx (Drucker 1995: 47). Entre estas obras producidas por la vanguardia mentos que constituyen los primeros libros de artista como tales del siglo libro de Oskar Kokoschka Die Träumenden Knaben (El niño soñando, visionario Velimir Khlebnikob. tivo por la artista Natalia Goncharova y textos manuscritos del poeta libro que integra impresiones litográficas diseñadas en estilo neo-primi-En el movimiento de Secesión Vienés encontramos notables ejem-

que se materializa en la forma del libro (Drucker 1995: 61) perfecto ejemplo de la integración experimental entre forma y contenido constituyen —tal como comprobaremos en el próximo capítulo— un entre 1920 y 1930 recombinando imágenes preexistentes en sus collages, partes. En este sentido, las «novelas en imágenes» que Max Ernst produjo como en los libros proféticos de Blake, el todo es más que la suma de sus a través de una constante intersección de imágenes y textos, en las que formato de libro expresarán la imaginería alucinatoria y de los sueños En la década de 1920, en París, las obras artísticas surrealistas en

ron nuevas formas o bien se recuperaron otras más antiguas, con el fin de cias internas del sujeto, como sueños y visiones (Shamdasani 2010: 194). encontrar los medios adecuados que permitieran describir las experiencompletamente deslindadas entre sí—, un contexto en el cual se exploraderse como parte de estas exploraciones que su entorno artístico conla literatura, la psicología y el arte —disciplinas que todavía no estaban del siglo xx se realizaron abundantes experimentaciones en el campo de dientes. Tal como ha señalado Shamdasani, durante las primeras décadas temporáneo estaba realizando en el campo de las publicaciones indepen-Sin dudas, el «experimento literario» de C. G. Jung puede compren-

de un lenguaje simbólico<sup>158</sup>. igual que los místicos y visionarios, un lenguaje apropiado para expresaı Durante la realización de este desafío artístico, Jung debió buscar, al había registrado en sus Libros Negros (Hillman y Shamdasani 2013: 46) prensión de las fantasías inconscientes que en un primer momento este imágenes del Libro Rojo, Jung encontró un método de reflexión y comlos contenidos de su experiencia interior, lo que requería de la utilizaciór En el proceso de elaboración artística consciente de los textos y las

su lenguaje natural: «Mi lengua es imperfecta. Hablo en imágenes, no la experiencia visionaria, mientras que las imágenes se presentan como Libro Rojo Jung alude a la ineficacia de las palabras para dar cuenta de Tal como ha observado Victoria Cirlot, ya en el primer folio del

158 Ver págs. 153 y ss., donde aludíamos al «lenguaje torpe» de los arquetipos descrito por Jung

dad de otra manera» (cit. por Cirlot 2012b: 147). aquellas palabras. Pues no puedo pronunciar las palabras de la profundiporque quiera lucirme con palabras sino por la incapacidad de encontrar

simbólicamente el contenido de las visiones, dando cuenta del proceso de comprensión que proporcionaba a Jung su elaboración (Nante 2011: 254)<sup>160</sup> lado Bernardo Nante, generalmente las imágenes del *Libro Rojo* amplían inmediato hacia la interioridad (Cirlot 2012a: 190)<sup>159</sup>. Tal como ha señatras el rebajamiento de la conciencia, ofreciendo, por tanto, un puente –como los símbolos— fluyen espontáneamente desde el inconsciente Para Jung, el contenido alma se revela a través de las imágenes que

tipos de subordinación respecto al texto. peñan un rol meramente «ilustrativo», y establecen diferentes niveles y iluminado y los libros proféticos de Blake— las imágenes no desem-De este modo, en el *Libro Rojo* —como en el manuscrito medieval

la miniatura del Scivias de Hildegard, y el prolongado proceso de comun desfase temporal de varios años, un lapso que nos remite otra vez a ejecución artística que Jung realizó de las imágenes, usualmente existió Entre el primer registro de la experiencia visionaria de origen y la

- 159 De este modo, Cirlot define las ilustraciones del Libro Rojo como «imágenes simbóconsideran como el lenguaje del alma (2004: 17 y 18). estableció entre las imágenes y el alma (2012b: 147 y ss.). James Hillman, en tanto, definió la psicología profunda como la «psicología de la imagen», en tanto estas se (Cirlot 2012a: 189). En otro de sus estudios, Cirlot explica la estrecha relación que Jung pondencia con la idea de la «floración espontánea» del símbolo de la que habla Corbin licas», aludiendo al carácter abrupto con que estas surgen desde el interior, en corres-
- 160 Bernardo Nante realiza una clasificación de los distintos tipos de imágenes que disaquí resumidamente la clasificación propuesta por Nante: 1. Imágenes en las que preilustraciones, ya que constituyen fenómenos esencialmente simbólicos. Exponemos acontecimientos visionarios; 3. Imágenes estrictamente simbólicas que además operan domina lo alegórico o ilustrativo; 2. Imágenes estrictamente simbólicas que ilustran tingue en el Libro Rojo, enfatizando que en ninguno de los casos se trata de meras Imágenes simbólicas independientes, sin relación explícita con los acontecimientos del como verdaderos yantras, como símbolos que ayudan a «operar» una transformación; 4. Libro Rojo, a pesar de que están ampliando y estimulando el proceso de comprensión y transformación (Nante 2011: 254).

prensión y elaboración de la visión que esta realizó durante diez años con la ayuda de su secretario.

El manuscrito iluminado se ofreció, primero a Blake y más tarde a Jung, como un soporte especialmente apropiado para el registro de la experiencia visionaria, en sí misma definida por una doble naturaleza visual y textual<sup>161</sup>. Según lo hemos planteado más arriba, el método creativo inventado por Blake nace de una aplicación estética de los principios asociados a la *coincidentia oppositorum* (del alma y del cuerpo, de las imágenes y las palabras) gracias a la cual el visionario logró recuperar, además, el carácter espiritual de la obra artística que vio operando en los manuscritos medievales iluminados, creados en un contexto cultural en el cual la asociación entre la imagen y el conocimiento espiritual estaba fuertemente arraigada en el pensamiento europeo.

El volumen caligráfico del *Liber Novus*, asimismo, encarna el intento de Jung de regresar a un tiempo anterior a la aparición de la imprenta, con el fin de recobrar los valores de un pasado cultural anterior al triunfo del «espíritu de los tiempos», aún no afectado por el surgimiento del racionalismo moderno y la consecuente separación entre ciencia y religión (Shamdasani 2012: 130). En la forma del manuscrito medieval Jung encontró la expresión adecuada para los asuntos del alma, ya que este le permitía superar la dimensión exclusivamente estética que reconoció predominando en el arte moderno, para poder operar con un método de creación que se abría a la comprensión y, por lo tanto, acogía la posibilidad de producir la función trascendente.

En este sentido, Jung expresó el intento de recuperar la sacralidad de la obra de arte medieval al final del Liber Secundus: «Tengo que recuperar un pedazo de Edad Media en mí» (Jung 2010: 331)<sup>162</sup>. Blake, de un

modo sensiblemente similar a Jung, señaló que la única ocupación de su vida había sido recobrar el «arte verdadero», ese que vio representado en la catedral gótica y que estaba siendo destruido en su propio tiempo: «the destruction of all true art as it is this Day. To recover Art has been the business of my life to the Florentine Original & if possible to go beyond that Original» (Erdman 1988: 580).

Para Jung, como para Blake, el «verdadero arte» se encontraba al servicio del desarrollo espiritual del hombre, razón por la cual le otorgó una función terapéutica. Como en los libros proféticos iluminados de Blake, en el *Libro Rojo* este propósito espiritual de la obra artística está revestido de un carácter profético y apocalíptico (Nante 2011: 100 y ss.)<sup>163</sup>. Jung se refirió a su *Libro Rojo* como «Una profecía que clama en cada hombre», es decir, como una profecía que si bien estaba dirigida a sí mismo, tenía un carácter universal: constituía un llamado a cada hombre a dejar el «espíritu de los tiempos» y reconocer la voz de su propia profundidad (Nante 2011: 108).

Las experiencias visionarias que elaboró visual y textualmente en su libro constituían, de hecho, la prueba de que la psicología del individuo se correspondía con la psicología de la nación. Así lo comprendió Jung luego de que el estallido de la guerra le revelara el carácter precognitivo

electricidad, y de cualquier vestigio del tiempo presente, con el fin de construir un espacio que le permitiera trasladarse a un pasado por siglos más remoto, donde afirmó haber encontrado una atmósfera espiritual, un «espacio para el ilimitado reino del subconsciente» (Jung 1996: 267). El psiquiatra afirmó que, como el *Libro Rojo*, la Torre de Bollingen constituía una «representación de la individuación» (Jung 1996: 266) y en este sentido, Shamdasani propone que puede ser comprendida como una continuación tridimensional del *Liber Novus*: un *Liber Quartus*, donde pretendió perpetuar la «recuperación de la Edad Media» que había dejado inconclusa al finalizar el Liber Secundus (Shamdasani 2010: 214).

163 Bernardo Nante plantea que los relatos proféticos y míticos del pasado son, de hecho, los únicos modelos con los cuales es posible equiparar la obra de Jung, que no se ajusta a ninguna clasificación de los géneros literarios conocidos (Nante 2011: 33). El carácter profético de la obra de Jung se expresa ya en título del *Liber Novus*, así como también en los epígrafes de Isaías (53, 1-6 y 9, 5-6) y San Juan (I, 14) del primer capítulo, titulado «El camino de lo venidero» (Nante 2011: 100 y Ss.).

<sup>161</sup> A este respecto se hace pertinente aludir nuevamente a la relación entre la profecía y el lenguaje visual que hemos desarrollado más atrás: ver pág. 180.

<sup>162</sup> Al dejar de trabajar en su *Liber Novus*, Jung continuó elaborando su propia mitología en las paredes y murales del torreón de Bollingen, una vivienda primitiva con estructura medieval que el psiquiatra había empezado a construir a fines de la década de 1920, a orillas del Lago de Zürich. En Bollingen, Jung prescindió de abastecimiento de agua,

modo, el psiquiatra señaló que el trabajo hermenéutico de la imaginasíntesis entre la psique individual y la colectiva (Shamdasani 2010: 209 ción creadora realizado en el proceso de individuación conducía a una en un comienzo había interpretado como fantasías individuales. De este de las visiones que había experimentado en el tren a Schaffhausen, y que

esperaban, transformara sus vidas y las de aquellos que los rodeaban» un grupo de vanguardia comprometido con un experimento social que a sus pacientes junto con él. Aquellos que rodeaban a Jung constituían colectivo al experimento junguiano: «La confrontación de Jung con lo nos y pintar sus fantasías. Esto, según Shamdasani, dota de un carácter cómo poner en práctica la imaginación activa, sostener diálogos inter-Jung mantenía abierto el Libro Rojo en su despacho y los alentaba a (Shamdasani 2010: 206) inconsciente, lejos de ser un esfuerzo solitario era colectivo; conducía realizar sus propias autoexperimentaciones, instruyéndolos acerca de cuentro con sus almas. Según testimoniaron algunos de sus pacientes. otros que quisieran emprender sus propias exploraciones hacia el reen-Rojo funcionara como un ejemplo que sirviera de modelo terapéutico a los acontecimientos colectivos explican las pretensiones de que su Libro Las profundas conexiones que Jung estableció entre el individuo y

verdadero» (Erdman 1988: 562) explican que Jung se negara a definir el que atañe a las «cosas mortales», para poner su obra al servicio del «arte *Libro Rojo* como una obra de arte moderna<sup>164</sup>, es decir, como una obra Las mismas razones que llevaron a Blake a rechazar el «arte falso»,

164 En el *Libro Negro* 2 Jung escribió: «"¿Qué es lo que estoy haciendo? Seguro que no es en mí. Mientras tanto ninguna voz tuvo éxito, y yo continué escribiendo. Luego expeenfáticamente a esta voz que lo que hago no es arte y sentí crecer una gran resistencia de decir que mi escritura era arte provenía de una mujer [...]. Pues bien, le dije muy sabía exactamente por qué, pero sabía con seguridad que la voz que me había acabado una personalidad que no soy yo, pero que a toda costa quiere llegar a expresarse". No ciencia, ¿Qué es?". Entonces una voz me dijo: "Es arte". Esto me provocó la impresión estaba escribiendo fuese arte. Entonces sostuve: "Quizá mi inconsciente esté formando más curiosa que se pueda concebir, pues no me parecía en lo más mínimo que lo que yo

> propone que lo que Jung quería afirmar era que el *Libro Rojo* no corresque en ese mismo contexto se había propuesto, como este, desmantelar tica» Jung precisamente se estaba aproximando a la vanguardia europea, artística producida para el deleite estético, porque la suya —como la de las concepciones tradicionales del arte<sup>166</sup>. De este modo, Shamdasani Rojo como arte yace una paradoja: al reclamar que su obra «no es artísha observado Shamdasani, en la negativa de Jung a considerar su *Libro* Blake— tenía fines proféticos y espirituales<sup>165</sup>. No obstante, tal como

temor a ver afectada su reputación científica (Lachman 2010: 216) en que este insistía en que era un científico, y no un místico, es decir, posiblemente por interpreta la negativa de Jung a ser considerado como un artista en el mismo sentido rimenté otro sobresalto como el primero: "Eso es arte". Esta vez la pude asir y respondí: "No, no lo es", y aguardé una pelea» (cit. por Shamdasani 2010: 200). Gary Lachman

- 165 Tal como hemos visto en el apartado anterior, la contraposición entre estas dos clases a Piloo Nanavutty, donde parece plantear que esta responde más a una producción de arte también fue elaborada por Jung en algunos trabajos teóricos más tempranos, cientes, debe comprenderse, tal como ha observado Bernardo Nante, como parte de la artística que una representación más auténtica e inmediata de los procesos inconslas afirmaciones que más tarde Jung realizaría respecto a la obra de Blake en una carta obras como «psicológicas» y a la segunda como «visionarias», citando como ejemplo cen a un goce estético. En «Psicología y poesía» (1930) designará a la primera clase de que expresan contenidos simbólicos del inconsciente coletivo y que raramente conduprovenien del inconsciente personal del autor y persiguen fines estéticos, de aquellas obra de arte poética» (1922), donde diferenció las obras artísticas no-simbólicas, que ambivalencia de su propia negativa a considerar el Liber Novus como una obra artística las de Goethe, Nietzsche, Dante, Wagner, Böhme y William Blake. De este modo, como lo estableció claramente en «Sobre las relaciones de la psicología analítica con la (Nante 2011: 88 y 89).
- 166 Tras situar la obra de Jung en su propio contexto, Shamdasani y Hillman concluyen dadaístas propusieron una superación de la dimensión estética de la obra de arte, comque, a pesar de sí mismo, Jung estaba haciendo arte contemporáneo, vanguardista. Los civilización occidental. Asimismo, al volver su mirada hacia el arte de otras culturas más prendiendo su programa artístico como parte de una revuelta de carácter ético contra la al espíritu de su naturaleza tradicional (Hillman y Shamdasani 2013: 43 y ss.). inspiración estética, sino que lo movían otras intenciones, probablemente más cercanas lo mismo que Picasso, Braque y Klee, pero a diferencia de estos, no buscaba en ese arte primitivas, como la azteca, maya, india y africana, Jung estaba haciendo exactamente

«con el alma abierta» (Kandinsky 1996: 23). interioridad de los espectadores, quienes debían enfrentarse al cuadro que se dirige al «ojo espiritual» y cumple con la finalidad de nutrir la sostuvo, como Jung, que el «verdadero arte» no tiene fines estéticos, sino arte «es el lenguaje que habla al alma» (Kandinsky 1996: 102). Por esto siglo XIX, sino a un arte espiritual (Hillman y Shamdasani 2013: 44) realidad espiritual que trasciende el mundo físico, y propuso recuperar el arte (1912) definió la obra artística como un medio para alcanzar una Bajo este aspecto, es posible situar el Libro Rojo de Jung en la misma pondía a «ese tipo» de arte, es decir, a la concepción estética del arte de línea que las obras de Wassily Kandinsky, quien en su De lo espiritual en los valores psíquicos como punto de partida para la creación, ya que el

sidad individual, tal como se lo comentó a la psicoanalista Christiana donde se verterían sus resultados debía ser la expresión de la religiocomo una práctica que conduce el reencuentro con el alma, el libro Dado que Jung comprendió el ejercicio de la imaginación activa

sus páginas, y para usted está será su iglesia, su catedral—, el lugar silencioso estas cosas se vuelvan en algún libro precioso, usted puede tomarlo y recorres de su espíritu donde encontrará la renovación. Si alguien le dice que es moren ese libro está su alma (cit. por Shamdasani 2010: 217). boso o neurótico y usted le presta atención, entonces perderá su alma, porque Debo aconsejarle que lo plasme [sus visiones] tan bellamente como pueda -en algún libro hermosamente encuadernado— [...]. Entonces, cuando

nados, en tanto que espacio donde se pone en práctica el método de chamente a la comprensión blakeana de los libros proféticos ilumi-«impresión iluminada», una técnica que el visionario describió alegóri facultando una unión entre forma y contenido que se acerca estre-Para Jung, el libro constituye la encarnación del alma en la materia 167

y lo espiritual<sup>168</sup>. camente como una conjunción entre el cuerpo y el alma, entre lo físico

modo en su Visión del Juicio Final: material y lo espiritual, entre lo visible e invisible que expresó de este interiormente (Mitchell 1978: 9), desencadenando un tránsito entre lo como espejos a través de los cuales los individuos podrían contemplarse Blake concibió las planchas de sus libros proféticos iluminados

would he meet the Lord in the Air & then he would be happy [...] it is in ching them on the Fiery Chariot of his Contemplative Thought if he could If the Spectator could Enter into these Images in his Imagination approa-Particulars that Wisdom consists & Happiness too (Erdman 1988: 560). leave mortal things as he must know then would he arise from his Grave then Companion of one of these Images of wonder which always intreats him to Enter into Noahs Rainbow or into his bosom or could make a Friend &

su atención a sus almas» (cit. por Shamdasani 2010: 24). ción de la obra en una carta del año 1923: «Como yo lo entiendo, en este sobre la publicación del Liber Novus, formuló una elocuente interpretalibro usted está desafiando a los hombres a una nueva forma de dirigir Kristine Mann, con quien Jung discutió por correspondencia escrita

urizénico. Bajo sus pies un «gulliverizado» Blake inscribe en forma invertida la «suave canción», que Salvador le ha dictado: cae en el «sueño mortal» del materialismo, adquiriendo un aspecto físico ilustró el momento en que el gigante Albión (Inglaterra, la humanidad) representó visualmente en la plancha 37 de Jerusalén (fig. 15), en la que mirada desde el mundo exterior hacia su propia interioridad. Así lo como un instrumento a través del cual la humanidad redirigiera su Como Jung, Blake pretendía que sus libros proféticos funcionasen

<sup>167</sup> En la pág. 148 aludíamos al modo en que Jung describió su confrontación con lo inconsciente como un diálogo espiritual que mantenía espistolarmente con su alma.

<sup>168</sup> E. R. Curtius ha estudiado los diversos valores simbólicos que se han conferido al libro, expresados, por ejemplo, en aquellas metáforas que designan el cuerpo humano, la dotada de cuerpo y alma (Chartier 2008: 25). naturaleza o el destino como libro (Curtius 1984: 423-489). En este misma línea, Chartier alude a la metáfora según la cual se imaginó el libro como una criatura humana

This theme calls me in sleep night, & ev'ry morn Awakes me at sun-rise; the I see the Saviour over me Spreading his beams of love & dictating the words of this mild song. "Awake! awake O sleeper of the land os shadows, wake! expand! "I am in you and you in me, mutual in love divine: "Fibres of love from man thro' Albion's pleasant land. In all the dark Atlantic vale down from the hills of Surrey "A black water accumulates; return Albion! return! "Thy brethren call thee, and thy fathers and thy sons, "Thy nurses and thy mothers, thy sisters and thy daughters "Weep at thy soul's disease, and the Divine Vision is darken'd (Erdman 1988: 146).

En la imagen, este mensaje visionario se encuentra inscrito al revés, como la escritura en espejo que Blake, como grabador, debía realizar al dibujar los textos e imágenes sobre las planchas de cobre. El gigante Albión deberá leer su reflejo mientras se contempla a sí mismo en la poza de agua que está justo bajo sus pies. Este ejercicio nos remite nuevamente a las prácticas de lectura medievales, cuya dimensión ética y espiritual se encuentra ilustrada en las nociones que asimilaron el texto a un espejo, tal como lo expresó ya en el siglo vi Gregorio Magno: «La lectura nos presenta una especie de espejo frente a los ojos de nuestra mente, para que nuestro rostro interior pueda ser visto en él. Así aprendemos a conocer nuestra propia fealdad y nuestra propia hermosura [...] porque deberíamos transformar lo que leemos en nosotros mismos» (cit. en Carruthers 1990: 168 y 169).

William Blake y C. G. Jung establecieron una asociación inmediata entre el arte, la visión interior y la sanación de la «enfermedad del alma», es decir, la experiencia del «supremo despertar interior», objetivo último del proceso de individuación junguiano. De este modo, los libros proféticos iluminados de Blake y el *Libro Rojo* de Jung pretendían convertirse, como toda obra de arte sagrada, en «un soporte de contemplación que sirve a las necesidades del alma» (Coomaraswamy 1980: 10). En este sentido, ambos autores recobraron el códice medieval iluminado como el modelo ejemplar de la obra artística espiritual, en la que, tal como ha señalado A. Coomaraswamy «la belleza formal invita al espectador a realizar por su parte un acto espiritual, del que la obra de arte física no ha sido más que el punto de partida [...] de un camino que solo puede ser andado por y para uno mismo» (2001b: 39).

### SURREALISTA

La ejecución es el carro del Genio William Blake: Anotaciones a Reynolds

ACIA el año 1819 William Blake conoció a John Varley, un excéntrico Tartista, ocultista y astrólogo que se interesó por sus facultades visionarias<sup>169</sup>. Entusiasmado por la idea de que Blake tenía la capacidad de invocar la presencia de los espíritus de los muertos, Varley organizó reuniones nocturnas en su casa, invitando a este a participar como un auténtico médium espiritualista, encomendándole, además, la misión artística de retratar a sus visitantes espirituales<sup>170</sup>. Accediendo a formar parte del expe-

169 Robert Rix ha señalado que la amistad que Blake estableció con Varley surgió del contacto que este mantuvo desde su juventud con los extravagantes personajes que habitaban los suburbios de las artes y la filosofía londinense, un círculo en el que las creencias espiritualistas estaban muy presentes. Los magos, revolucionarios, ateístas, poetas y artistas callejeros que conformaban el contexto artístico más familiar a Blake, estaban profundamente interesados en fenómenos como el ocultismo, el espiritismo, la tradición hermética, la mística y la alquimia. Asimismo, la comunicación con los espíritus fue una «herejía» común, que persiguió al swedenborgianismo durante el s. xix (Rix 2007: 135 y ss.). J.J.G. Wilkinson, quien fuera uno de los primeros editores de Blake tras su muerte, institó en esta hipotética comunicación que Blake establecía con el mundo espiritual y, particularmente, con los muertos, proyectando la imagen del médium espiritualista sobre su figura. A este respecto remito al capítulo «John Varley and the Visionary Heads» de la biografía de Gilchrist (1880: 298 y ss.).

170 Anteriormente aludíamos a estas sesiones a partir de la asociación entre la noche y la creatividad en la obra blakeana (ver págs. 143 y ss.).