#### Byung-Chul Han La salvación de lo bello



Lo pulido, lo liso, lo impecable, son la seña de identidad de nuestra época. Son lo que tienen en común las esculturas de Jeff Koons, los smartphones y la depilación. Estas cualidades ponen en evidencia el actual «exceso de positividad» del que habla Han en otros ensayos,

pero que aquí enfoca y desarrolla en el campo del arte y de la estética.
¿Por qué hoy en día gusta tanto «lo pulido»? —se pregunta Han. Porque no daña, no ofrece resistencia. Lo bello digital constituye un espacio

que no tolera ninguna extrañeza, ninguna alteridad, ninguna negatividad.

Lo bello natural se ha atrofiado en lo liso y pulido de lo bello digital.

pulido y liso de lo igual, un espacio

Hoy nos hallamos en una crisis de lo bello en tanto que se lo satina, convirtiéndolo en objeto del «me gusta», en algo arbitrario y placentero, que se mide por su inmediatez y su valor de uso y de consumo.

Pero sin la negatividad del quiebre de lo otro, queda obturado el acceso a lo bello natural y anulada belleza es rezagada. No es un brillo momentáneo, sino que alumbra en silencio, y a través de rodeos. A la belleza no se la encuentra en un contacto inmediato. Más bien acontece como reencuentro reconocimiento.

la distancia contemplativa. La



### Byung-Chul Han

# La salvación de lo bello

ePub r1.0

Título original: *Die Errettung des Schönen* 

Byung-Chul Han, 2015

Traducción: Alberto Ciria

Diseño de cubierta: Gabriel Nunes

Editor digital: Titivillus ePub base r1.2

## más libros en espapdf.com

Una vez le escuché mientras estaba lavando el mundo: sin que nadie le viera, a lo largo de noches, real.

> Lo uno y lo infinito, destruidos, irradiaban yo.

Hubo luz. Salvación.

PAUL CELAN

## **LO PULIDO**

Lo pulido, pulcro, liso e impecable es la seña de identidad de la época actual. Es en lo que coinciden las esculturas de Jeff Koons, los iPhone y la depilación brasileña. ¿Por qué lo pulido nos resulta hoy hermoso? Más allá de su efecto estético, refleja un imperativo social general: encarna la actual sociedad positiva. Lo pulido e impecable no daña. Tampoco ofrece ninguna resistencia. Sonsaca los «me gusta». El objeto pulido anula lo que tiene de algo puesto enfrente. Toda negatividad resulta eliminada.

También el *smartphone* obedece a la estética de lo pulido. El smartphone modelo «G Flex», de la marca LG, viene incluso recubierto de una capa que se autorrestituye, es decir, que hace que desaparezca todo rasguño, todo rastro de daño al cabo de muy poco tiempo. Es, por así decirlo, invulnerable. Su recubrimiento artificial mantiene al smartphone siempre pulido. Además, ese modelo es flexible y dúctil. Está levemente combado hacia dentro. Así es como se amolda a la perfección al rostro y al glúteo. Esta capacidad de amoldarse y esta falta de resistencia son rasgos esenciales de la estética de lo

pulido.

externo del aparato digital. También la comunicación que se lleva a cabo con el aparato resulta pulimentada y satinada, pues lo que se intercambia son, sobre todo, deferencias y complacencias, es más, cosas positivas. El sharing, o compartir, y dar «me gusta» representan un medio de pulimentado comunicativo. Los aspectos negativos se eliminan porque representan obstáculos para la

Lo pulido no se limita al aspecto

Jeff Koons, que es el artista actual con mayor éxito, es un maestro de las superficies pulidas. Aunque Andy Warhol también se declaraba partidario de la superficie bella y satinada, sin

comunicación acelerada.

embargo, en su arte todavía está grabada la negatividad de la muerte y el desastre. Su superficie no es totalmente pulida. Por ejemplo la serie «Muerte y desastre» se nutre aún de la negatividad. En Jeff Koons, por el contrario, no hav ningún desastre, ninguna vulneración, ninguna quiebra, ningún agrietamiento, v tampoco ninguna costura. Todo fluye en transiciones suaves y pulidas. Todo resulta redondeado, pulimentado, bruñido. El arte de Jeff Koons es un arte de las superficies pulidas e impecables y de efecto inmediato. No ofrece nada que interpretar, que descifrar ni que

pensar. Es un arte del «me gusta». Jeff Koons dice que lo único que tiene que hacer el observador de su obra emitir un simple «Wow!». Evidentemente, en presencia de su arte no son necesarios ningún juicio, ninguna interpretación, ninguna hermenéutica, ninguna reflexión, ningún pensamiento. Su arte se queda intencionadamente en infantil, en banal, en impertérritamente relajada, en un arte que se nos gana y nos desagravia. Está vaciada de toda profundidad, de toda abisalidad, de toda hondura. Su lema es este: «Abrazar al observador». Nada debe conmocionarlo, herirlo ni asustarlo. El arte —dice Jeff

Koons— no es otra cosa que «belleza», «alegría» y «comunicación».

En presencia de sus esculturas

pulidas surge un «imperativo táctil» de palparlas, e incluso el placer de lamerlas. A su arte le falta aquella negatividad que impondría una distancia. La positividad de lo terso y pulido es lo único que activa el imperativo táctil. Invita al observador a la anulación de la distancia, a lo táctil o al touch. Pero un juicio estético presupone una distancia contemplativa. El arte de lo terso y pulido la elimina. El imperativo táctil o el placer de lamer solo es posible en un arte de lo pulido vaciado de todo sentido. Por eso Hegel, que mantiene con énfasis que el

arte tiene un sentido, restringe lo sensible del arte a los «sentidos teóricos, el de la vista y el del oído»<sup>[1]</sup>. Esos son los únicos que tienen acceso al sentido. El olfato y el gusto, por el contrario, quedan excluidos del deleite artístico, y solo son receptivos para lo «agradable», lo cual no es lo «bello del arte»: «En efecto, el olfato, el gusto y el tacto se relacionan con lo material como tal y con las cualidades inmediatamente sensibles de lo mismo; el olfato con la volatilización material a través del aire, el gusto con la disolución material de los objetos, y el tacto con el calor, el frío, la dureza, etc.»<sup>[2]</sup>. Lo pulido transmite solo una sensación agradable con la que no se puede asociar ningún sentido ni ninguna hondura: se agota en el «*Wow!*».

En su obra *Mitologías*, Roland
Barthes hace notar el imperativo táctil
que suscita el nuevo modelo DS de

Citroën:

Como se sabe, lo liso es un atributo permanente de la perfección, porque lo contrario traiciona una operación técnica y profundamente humana de ajuste: la túnica de Cristo no tenía costura, así como las aeronaves de la ciencia-ficción son de un metal sin junturas. El DS 19 no pretende ser una pura cubierta, aunque su forma general sea muy envolvente. Con todo, lo que más interesa al público son sus ajustes: se prueban con furia la unión de los vidrios, se pasa la mano por las amplias canaletas de caucho que ajustan el vidrio de atrás al borde niquelado. Existe en el DS la insinuación de una nueva fenomenología del ajuste, como si se pasara de un mundo de elementos soldados a mundo de elementos yuxtapuestos que se sostienen gracias a su forma maravillosa, lo que, por supuesto, introduce la idea de una naturaleza más fácil. En cuanto a la materia

propiamente dicha, no cabe duda de que posee el gusto de lo liviano, en sentido mágico. [...] Los vidrios no son ventanas, aberturas perforadas en la caja oscura de la carrocería; los vidrios son grandes lienzos de aire y vacío, que tienen la curvatura desplegada y el brillo de las pompas de jabón<sup>[3]</sup>.

También las esculturas sin junturas de Jeff Koons dan la impresión de ser brillantes e ingrávidas pompas de jabón hechas de aire y vacío. Como el DS sin junturas, transmiten una sensación de

perfección, una sensación de levedad en

un sentido mágico. Encarnan una superficie perfecta y optimizada sin profundidad ni bajura.

Para Roland Barthes, el sentido del tacto es «el más desmitificador de los sentidos, al contrario de la vista, que es el más mágico»<sup>[4]</sup>. La vista guarda distancia, mientras que el tacto la

elimina. Sin distancia no es posible la mística. La desmistificación convierte todo en degustable y consumible. El tacto destruye la negatividad de lo completamente distinto. Seculariza lo que toca. Al contrario que el sentido de la vista, el tacto es incapaz de asombrarse. Por eso la pulida pantalla táctil, o touchscreen, es un lugar de desmistificación y de consumo total. Engendra lo que a uno le *gusta*. Las esculturas de Jeffs Koons tienen,

por así decirlo, *la pulidez del espejo*, de modo que el observador puede verse reflejado en ellas. En su exposición en la Fundación Beyeler comenta sobre su *Balloon Dog*:

Después de todo, el *Balloon Dog* es un objeto maravilloso.
Pretende robustecer al observador en su existencia. Yo trabajo a menudo con un material reflector y que espejea, porque robustece automáticamente al observador en la confianza que

tiene en sí mismo. En una habitación oscura desde luego que eso no sirve de nada. Pero cuando uno está directamente delante del objeto, se refleja en él y se asegura de sí mismo<sup>[5]</sup>.

El *Balloon Dog* no es ningún caballo de Troya. No *esconde* nada. No hay ninguna *interioridad* que se oculte tras la superficie pulida.

Como sucede con el smartphone, en

presencia de las esculturas bruñidas y abrillantadas, uno no se encuentra con el *otro*, sino solo consigo mismo. El lema de su arte es: «El núcleo es siempre el mismo: aprende a confiar en ti y en tu

trabajos: debe sentir su propio placer de vivir»<sup>[6]</sup>. El arte abre un campo de eco en el que yo me aseguro de mí mismo y de mi existencia. Lo que queda totalmente eliminado es la alteridad o la negatividad de lo distinto y de lo extraño El arte de Jeff Koons ostenta una dimensión soteriológica. Promete una redención. El mundo de lo pulido es un

historia propia. Eso es también lo que quiero transmitir al observador de mis

mundo de hedonismo, un mundo de pura positividad en el que no hay ningún dolor, ninguna herida, ninguna culpa. La escultura *Balloon Venus*, en postura de parto, es la María de Jeff Koons. Pero

ella no da a luz a ningún redentor, a ningún homo doloris cubierto de heridas y con una corona de espinas, sino a un champán, a una botella de Dom Pérignon Rosé cosecha de 2003, que se encuentra en su vientre. Jeff Koons se escenifica como un bautista que promete una redención. No es casualidad que la serie de imágenes del año 1987 se llamara Baptism, «Bautismo». El arte de Jeff Koons ejerce una sacralización de lo pulido e impecable. Él escenifica una religión de lo pulido, de lo banal; es más, una religión del consumo, al precio de que toda negatividad debe quedar eliminada. En opinión de Gadamer, la negatividad es esencial para el arte. Es su *herida*. Es opuesta a la positividad de lo pulido. En ella hay *algo* que me conmociona, que me remueve, que me pone en cuestión, de lo que surge la apelación de *tienes que cambiar tu vida*:

Es el hecho de esto especial lo que constituye el «más», el hecho de que haya algo así. Diciéndolo con palabras de Rilke: «Algo así estaba entre los hombres». Esto mismo, el hecho de que lo haya, la facticidad, es al mismo tiempo una resistencia insuperable frente a toda expectativa de sentido que se crea superior. La obra de arte nos fuerza a reconocer esto. «No hay ninguna instancia que no te esté mirando. Tienes cambiar tu vida». Es una sacudida, un verse derribado que sucede merced a esa dimensión especial con la que toda experiencia artística nos encara<sup>[7]</sup>

De la obra de arte viene una sacudida que derrumba al espectador. Lo pulido y terso tiene una intención completamente distinta: se amolda al observador, le sonsaca un «me gusta». Lo único que quiere es agradar, y no derrumbar. Hoy, lo bello mismo resulta satinado

cuando se le quita toda negatividad, toda forma de conmoción y vulneración. Lo bello se agota en el «me gusta». La estetización demuestra ser

«anestetización»[8]. Seda la percepción. Así es como la obra Wow de Jeff Koons también es una reacción «anestética»

que se opone diametralmente a aquella experiencia negativa de la sacudida, del

verse derribado. Hoy resulta imposible la experiencia de lo bello. Donde se impone abriéndose paso el agrado, el «me gusta», se paraliza la experiencia,

la cual no es posible sin negatividad. La comunicación visual pulida e impecable se lleva a cabo como un contagio sin distancia estética. La exhaustiva visibilidad del objeto destruye también la mirada. Lo único que mantiene despierta la mirada es la alternancia rítmica de presencia y ausencia, de encubrimiento y desvelamiento. También lo erótico se debe a «la puesta en escena de una aparición-desaparición»<sup>[9]</sup>, a la «línea de flotación de lo imaginario»<sup>[10]</sup>. La permanente presencia pornográfica de lo visible destruye lo imaginario. Paradójicamente, no da nada a ver. Hoy no solo se vuelve pulido lo bello, sino también lo feo. También lo feo pierde la negatividad de

terrible, y se lo satina convirtiéndolo en una fórmula de consumo y disfrute. Carece por completo de esa mirada de medusa que infunde miedo y terror y que hace que todo se convierta en piedra. Lo feo de lo que hicieron uso los artistas y poetas del Fin de Siècle tenía algo de abisal y demoníaco. La política surrealista de lo feo era provocación y emancipación: rompía de forma radical con los modelos tradicionales de

diabólico, de lo siniestro o de lo

percepción.

Bataille percibía en lo feo una posibilidad de disolución de los límites y de liberación. Ofrece un acceso a la trascendencia:

Nadie duda de la fealdad del acto sexual. Del mismo modo que la muerte en sacrificio, la fealdad del apareamiento hace entrar en la angustia. Pero cuanto mayor sea la angustia [...] más fuerte será la conciencia de estar excediendo los límites, conciencia decidida por un éxtasis de alegría<sup>[11]</sup>.

En consecuencia, la esencia de la sexualidad es exceso y transgresión. Disuelve los límites de la conciencia.

En eso consiste su negatividad. Hoy, la industria del entretenimiento

Hoy, la industria del entretenimiento explota lo feo y lo asqueroso. Lo hace

aguda de autoafirmación frente a una alteridad inasimilable, un espasmo y un combate en el que se decide, literalmente, el ser o el no ser»<sup>[12]</sup>. Lo asqueroso es lo inconsumible por excelencia. También para Rosenkranz lo asqueroso tiene una dimensión existencial. Es lo distinto de la vida, lo distinto de la forma, lo que se pudre y descompone. El cadáver es un fenómeno escandaloso, porque todavía tiene forma, aunque en sí mismo sea amorfo. A causa de la forma todavía presente conserva una apariencia de vida, aunque está muerto:

consumible. En un principio, el asco era un «estado de excepción, una crisis o asqueroso es la dimensión de realidad [que tiene lo atroz], la negación de la forma bella del fenómeno mediante una amorfidad que proviene de la putrefacción física o de la degeneración moral. [...] La apariencia de vida en lo que en sí mismo está muerto es lo infinitamente adverso que tiene lo asqueroso<sup>[13]</sup>.

sí mismo está muerto es lo infinitamente adverso que tiene lo asqueroso<sup>[13]</sup>.

Siendo lo infinitamente adverso, lo asqueroso se sustrae a todo consumo. Lo repugnante que hoy se ofrece en los *reality shows* de «supervivencia»

carece de toda negatividad que pudiera

desencadenar una crisis existencial. Se lo satina convirtiéndolo en formato de consumo.

La depilación brasileña deja el cuerpo *pulido*. Encarna el actual

imperativo de higiene. Según Bataille, la esencia del erotismo es ensuciamiento. En consecuencia, el imperativo higiénico sería el final del erotismo. El erotismo sucio deja paso a la pornografia limpia. Precisamente la piel depilada otorga al cuerpo una pulidez pornográfica que se percibe como pura y limpia. La sociedad actual, obsesionada por la limpieza y la higiene, es una sociedad positiva que siente asco ante cualquier forma de negatividad.

El imperativo higiénico se traslada también a otros ámbitos. Así es como por todas partes se dictan prohibiciones

por todas partes se dictan prohibiciones en nombre de la higiene. Robert Pfaller constata certeramente en su libro *Lo santo sucio y la razón pura*:

Si, buscando rasgos comunes, uno trata de caracterizar las cosas que, por así decirlo, a nuestra cultura se le han vuelto inoficialmente imposibles, lo primero que llama la atención es que, estas cosas, nuestra propia cultura las experimenta a menudo bajo el signo de la repugnancia,

como sucias<sup>[14]</sup>.

A la luz de la razón higiénica, también toda ambivalencia y todo secreto se perciben como sucios. Pura es la transparencia. Las cosas se vuelven transparentes cuando se insertan en flujos pulidos de informaciones y datos. Los datos tienen algo de pornográfico y de obsceno. No tienen intimidad, ni reversos, ni doble fondo. En eso se distinguen del lenguaje, que no permite una nitidez total. Los datos y las informaciones se entregan a una visibilidad total y lo hacen todo visible. El dataísmo está introduciendo una

presupone el libre albedrío, era una de las máximas de la primera ilustración. La segunda ilustración satina la acción convirtiéndola en transacción, en

proceso manejado mediante datos, que

segunda ilustración. La acción, que

se realiza sin ninguna autonomía ni dramaturgia por parte del sujeto. Las acciones se hacen transparentes cuando se vuelven transaccionales, cuando se someten al proceso calculable y controlable.

La información es una forma pornográfica del saber. Carece de esa interioridad que lo caracteriza. Del saber es propia también una negatividad, en la medida en que, no rara vez, tiene resistencia. El saber tiene una estructura temporal por completo distinta. Se tensa entre el pasado y el futuro. La información, por el contrario, habita un

que conquistarse luchando contra una

tiempo que se ha satinado a partir de puntos de presente indiferenciados. Es un tiempo sin acontecimientos ni destino.

Lo pulido es algo que a uno

meramente le gusta. Carece de la negatividad de lo *contrario*. Ha dejado de ser un *cuerpo contrapuesto*. Hoy también la comunicación se vuelve lisa.

Se la satina convirtiéndola en un intercambio sin fricciones de informaciones. La comunicación pulida

y lo extraño. La comunicación alcanza su máxima velocidad cuando lo igual reacciona a lo igual. La resistencia que viene del *otro* perturba la pulida comunicación de lo igual. La positividad de lo pulido acelera los circuitos de información, de comunicación y de capital.

carece de toda negatividad de lo distinto

## EL CUERPO TERSO

En las películas actuales, al rostro se lo filma a menudo en primer plano. El primer plano hace que el cuerpo aparezca en su conjunto de forma pornográfica. Lo despoja del lenguaje. Lo pornográfico es que al cuerpo lo despojen de su lenguaje. Las partes del cuerpo filmadas en primer plano surten el efecto de parecer órganos sexuales: «El primer plano de una cara es tan obsceno como el de un sexo. Es un sexo. Cualquier imagen, cualquier forma, cualquier parte del cuerpo vista de cerca es un sexo»<sup>[15]</sup>.

Para Walter Benjamin, el primer

plano representa aún una praxis lingüística y hermenéutica. El primer plano lee el cuerpo. Tras el espacio configurado con la conciencia, hace legible el lenguaje del inconsciente:

Con el primer plano se ensancha el espacio y bajo el retardador se alarga el movimiento. En una ampliación no solo se trata de aclarar lo que de otra manera no se vería claro, sino que más bien aparecen en ella formaciones estructurales del todo nuevas. [...] Así es como resulta perceptible que la naturaleza que habla a la cámara no es la misma que la que habla al ojo. Es sobre todo distinta porque en lugar de un espacio que trama el hombre con su consciencia presenta otro tramado inconscientemente. [...] Nos resulta más o menos familiar el gesto que hacemos al coger el encendedor o la cuchara, pero apenas si sabemos algo de lo que ocurre entre la mano y el metal, cuanto menos de sus oscilaciones según los diversos estados de ánimo en que nos encontremos<sup>[16]</sup>.

En el primer plano del rostro se difumina por completo el trasfondo. Conduce a una pérdida del mundo. La estética del primer plano refleja una sociedad que se ha convertido ella misma en una sociedad del primer plano. El rostro da la impresión de haber quedado atrapado en sí mismo, volviéndose autorreferencial. Ya no es un rostro que contenga mundo, es decir, ya no es expresivo. El selfie es, exactamente, este rostro vacío e inexpresivo. La adicción al selfie remite al vacío interior del yo. Hoy, el yo es muy pobre en cuanto a formas de expresión estables con las que pudiera identificarse y que le otorgaran una

consistencia. Esta inconsistencia repercute también en el yo, desestabilizándolo y volviéndolo inseguro. Precisamente esta inseguridad, este miedo por sí mismo, conduce a la adicción al selfie, a una marcha en vacío del yo, que nunca encuentra sosiego. En vista del vacío interior, el sujeto del *selfie* trata en vano de producirse a sí mismo. El selfie es el sí mismo en formas vacías. Estas reproducen el vacío. Lo que genera la adicción al selfie no es autoenamoramiento o una vanidad narcisistas, sino un vacío interior. Aquí no hay ningún yo estable y narcisista que

identidad firme. Hoy nada tiene

se ame a sí mismo. Más bien nos hallamos ante un *narcisismo negativo*. En el primer plano, al rostro se lo

satina hasta convertirlo en faz, en *face*. La faz, o *face*, no tiene ni hondura ni bajura. Es, justamente, *lisa*. Le falta la interioridad. Faz significa «fachada» (del latín *facies*). Para exponer la faz

como una fachada no se necesita profundidad de campo. Esta última incluso desfavorecería la fachada. Así es como se abre del todo el diafragma. El diafragma abierto elimina la hondura, la interioridad, la *mirada*. Convierte la

faz en obscena y pornográfica. La intención de exponer destruye esa *reserva* que constituye la interioridad de

hacia adentro su amor y su miedo: la Mirada es esto»<sup>[17]</sup>. La faz, o el *face*, que se expone es sin *mirada*.

El cuerpo se encuentra hoy en crisis.

No solo se desintegra en partes

corporales pornográficas, sino también

la mirada: «Él no mira nada: retiene

en series de datos digitales. La fe en la mensurabilidad y cuantificabilidad de la vida domina la época digital en su conjunto. También el movimiento Quantified Self aclama esta fe. Al cuerpo se lo provee de sensores digitales que registran todos los datos que se refieren a la corporalidad. Quantified Self transforma el cuerpo en una pantalla de control y vigilancia. Los red y se intercambian. El dataísmo disuelve el cuerpo en datos, lo conforma a los datos. Por otro lado, el cuerpo se desmiembra en objetos parciales que semejan órganos sexuales. El cuerpo transparente ha dejado de ser el escenario narrativo de lo imaginario. Más bien es una agregación de datos o de objetos parciales. La conexión digital interconecta el cuerpo convirtiéndolo en una red. El coche que se conduce a sí mismo no es

datos recogidos se ponen también en la

otra cosa que una terminal móvil de informaciones a la que yo me limito a estar conectado. Con ello, conducir un coche pasa a ser un proceso puramente

transaccional. La velocidad está del todo desacoplada de lo imaginario. El coche ha dejado de ser una prolongación del cuerpo ocupada por las fantasías de poder, posesión y apropiación. El coche que se conduce a sí mismo ha dejado de ser un falo. Un falo al que yo me limito a estar conectado es una contradicción. También compartir un coche, carsharing, deshechiza y desacraliza el coche. También deshechiza el cuerpo. Sobre el falo no tiene vigencia el principio de compartir o de sharing, pues él es justamente el símbolo de posesión, propiedad y poder por antonomasia. Las categorías de la economía de compartir o del sharing, destruyen la fantasía del poder y la apropiación. En el coche que se conduce a sí mismo yo no soy ningún actor, ni demiurgo, ni dramaturgo, sino un mero interfaz, o *interface*, en la red global de comunicación.

tales como «conexión» o «acceso»,

## ESTÉTICA DE LO PULIDO Y LO TERSO

genuinamente moderno. No será hasta la estética de la modernidad cuando lo bello y lo sublime se disgreguen uno de otro. Lo bello queda aislado en su positividad pura. El sujeto de la modernidad, al fortalecerse, hace de lo bello algo positivo convirtiéndolo en objeto de agrado. Con ello, lo bello resulta opuesto a lo sublime, que a causa de su negatividad en un primer momento

La estética de lo bello es un fenómeno

inmediata. La negatividad de lo sublime, que lo distingue de lo bello, vuelve a resultar positiva en el momento en el que se la reduce a la razón humana. Ya no es lo *externo*, ya no es completamente distinto, sino una forma de expresión interior del sujeto. En Pseudo-Longinos, que redactó el texto Sobre lo sublime (peri hypsous), lo bello y lo sublime todavía no están diferenciados. Así es como de lo bello también forma parte la negatividad de lo sobrecogedor. Lo bello va mucho más allá de la complacencia. Las mujeres hermosas son, según Pseudo-Longinos,

«dolores oculares», es decir, son

suscita ninguna complacencia

dolorosamente bellas. Bellezas estremecedoras y sublimes no son ninguna contradicción. La negatividad del dolor ahonda la belleza. Aquí, lo bello es cualquier cosa menos tersura. Tampoco en Platón se diferencia lo bello de lo sublime. Lo bello, precisamente en lo que tiene de sublime, no puede ser superado. De él es propia aquella negatividad que resulta característica de lo sublime. La contemplación de lo bello no suscita complacencia, sino que conmociona. Al final de las fases del camino de lo bello, el iniciado vislumbra «súbitamente» lo

«prodigiosamente bello» (thaumaston kalon<sup>[18]</sup>), lo «divinamente bello»

pierde el control, es sumido en el asombro y el horror (*ekplettontai*). Un «delirio<sup>[20]</sup>» lo arrebata. La metafísica platónica de lo bello contrasta en gran medida con la estética moderna de lo bello como estética de la complacencia, que confirma al sujeto en su autonomía y autocomplacencia en lugar de

(theion kalon<sup>[19]</sup>). Pero el contemplativo

conmocionarlo.

De manera consecuente, la estética moderna de lo bello comienza con la estética de lo terso. Para Edmund Burke, lo bello es sobre todo lo terso.

Los cuerpos que deparan deleite al tacto no deben ofrecer ninguna *resistencia*. Tienen que ser tersos. Es decir, lo terso es una superficie *optimizada, sin negatividad*. Lo terso causa una sensación que queda completamente libre de dolor y de resistencia:

Si la tersura —como resulta evidente— es una causa principal del deleite para el tacto, el gusto, el olfato y el oído, también habrá que reconocerla como una de las bases de la belleza visual, sobre todo una vez que hemos mostrado que a esta cualidad se la puede hallar, casi sin excepción, en todos los cuerpos que se consideran unánimemente

bellos. No se puede dudar de que los cuerpos ásperos y angulosos irritan y molestan a los órganos sensitivos, causando una sensación dolorosa que consiste en una tensión o contracción violenta de las fibras musculares<sup>[21]</sup>.

sensación de lo bello. Incluso la «robustez» y la «fortaleza» lo merman. Bellas son propiedades como la

La negatividad del dolor reduce la

«ternura» y la «finura». El cuerpo es «fino» cuando consta de «partes tersas» que «no muestran aspereza ni confunden la vista»<sup>[22]</sup>. El cuerpo bello que suscita

abierta, la respiración es lenta, todo el cuerpo reposa y las manos penden con dejadez a los lados. Y todo esto, según Burke, viene «acompañado de un sentimiento interior de enternecimiento y de debilidad»<sup>[23]</sup>.

amor y alegría no hace esperar resistencia. La boca está un poco

Burke eleva lo terso a rasgo esencial de lo bello. Así es como las hojas tersas resultan bellas en los árboles y las flores, y, en los animales, los plumajes o las pieles tersas. Lo que hace que una mujer sea bella es sobre todo la piel tersa. Toda aspereza estropea la belleza.

Pues cuando se toma cualquier objeto bello y se hace que su superficie se ponga quebradiza y áspera ya dejará de gustar. Por otra parte, déjese que un objeto pierda tantas bases de la belleza como se quiera: con tal de que conserve esta única cualidad (la tersura), siempre seguirá gustando más que casi todos los demás objetos que no la tengan<sup>[24]</sup>.

tengan<sup>[24]</sup>.

También el ángulo agudo va en detrimento de lo bello: «Pues, en efecto, toda aspereza, todo saliente brusco y

todo ángulo agudo contradicen en sumo

grado la idea de belleza»<sup>[25]</sup>. Aunque una modificación de la forma, como toda alternancia, resulta de provecho a lo bello, sin embargo no debe producirse de forma abrupta ni repentina. Lo bello solo tolera un cambio suave de la forma: «Es verdad que esas figuras [angulosas] cambian drásticamente, pero lo hacen de forma repentina y abrupta, y yo no conozco ningún objeto natural que sea En lo que respecta al gusto, lo que se

conozco ningún objeto natural que sea anguloso y al mismo tiempo bello»<sup>[26]</sup>.

En lo que respecta al gusto, lo que se corresponde con lo terso es lo dulce: «En el caso del olfato y del gusto encontramos que también todas las cosas que les resultan agradables a estos sentidos, y que en general decimos que

[...]»<sup>[27]</sup>. Lo terso y lo dulce tienen el mismo origen. Son fenómenos de positividad pura. Así es como se agotan en el mero agrado.

Edmund Burke libera lo bello de

son dulces, tienen una naturaleza tersa

toda negatividad. Lo bello tiene que deparar un «disfrute [completamente] positivo»<sup>[28]</sup>. Por el contrario, de lo sublime es propia una negatividad. Lo bello es menudo y delicado, leve y tierno. Se caracteriza por la tersura y la

lisura. Lo sublime es grande, macizo, tenebroso, agreste y rudo. Causa dolor y horror. Pero es sano en la medida en que conmueve enérgicamente al ánimo, mientras que lo bello lo aletarga. En

negatividad del dolor y del horror vuelva a trocarse en positividad, resultando purificadora y vivificante. Es así como lo sublime queda por completo al servicio del sujeto. Con ello pierde su alteridad y su extrañeza. Es absorbido completamente por el sujeto:

vista de lo sublime, Burke hace que la

En todos estos casos, si el dolor y el horror son tan moderados que no resultan inmediatamente dañinos, si el dolor no ha alcanzado una verdadera vehemencia y si el horror no está presenciando el hundimiento inmediato de la persona,

entonces estos estímulos, purificando ciertas partes de nuestro cuerpo —ya sean delicadas o rudas de perturbaciones peligrosas y fatigosas, son capaces de dejarnos contentos: no de suscitar deleite, sino una especie de horror que contenta, una especie de sosiego con regusto de horror<sup>[29]</sup>.

Igual que hace Burke, Kant aísla lo bello en su positividad. Lo bello suscita una complacencia positiva. Pero va más allá del deleite hedonista, pues Kant lo inscribe en el proceso cognoscitivo. En

la producción de conocimiento intervienen tanto la imaginación como el entendimiento. La imaginación es la facultad para compilar en una imagen unitaria los múltiples datos sensoriales que vienen dados con la intuición. El entendimiento opera en un nivel superior de abstracción, compilando las imágenes en un concepto. En presencia de lo bello, las facultades cognoscitivas, concretamente la imaginación y el entendimiento, se encuentran en un juego libre, en un concierto armónico. Al contemplar lo bello, las facultades cognoscitivas juegan. Todavía trabajan en la producción de conocimiento. Es decir, ante lo bello, las en una actitud lúdica. Sin embargo, este juego libre no es del todo libre, no carece de objetivo, pues es un *preludio* al conocimiento en cuanto que *trabajo*. Pero todavía siguen *jugando*. La belleza presupone el *juego*. Tiene lugar antes del *trabajo*.

Lo bello agrada al sujeto porque

facultades cognoscitivas se encuentran

estimula el concierto armónico de las facultades cognoscitivas. El sentimiento de lo bello no es otra cosa que el «placer por la armonía de las facultades cognoscitivas», por la armónica «sintonización de las fuerzas cognoscitivas», la cual es esencial para el *trabajo* del conocimiento. En Kant, en

última instancia, el juego se subordina al trabajo, es más, al «negocio». Aunque lo bello no produce por sí mismo conocimiento, sin embargo, entretiene y mantiene a punto el mecanismo cognoscitivo. En presencia de lo bello, el sujeto se agrada a sí mismo. Lo bello es un sentimiento autoerótico. No es un sentimiento de objeto, sino de sujeto. Lo bello no es algo distinto por lo cual el sujeto se dejara arrebatar. La complacencia por lo bello es la complacencia del sujeto por sí mismo. En su teoría estética, Adorno pone de relieve justamente este rasgo autoerótico de la estética kantiana de lo bello:

Esto formal, que obedece a legalidades subjetivas sin consideración de su otro, mantiene su carácter agradable sin ser quebrantado por eso otro: subjetividad disfruta ahí inconscientemente de sí misma, del sentimiento de dominio<sup>[30]</sup>

del sentimiento de su dominio [30].

Al contrario que lo bello, lo sublime no suscita ninguna complacencia inmediata.
En presencia de lo sublime, la primera sensación es, como decía Burke, dolor o

En presencia de lo sublime, la primera sensación es, como decía Burke, dolor o desgana. Resulta demasiado poderoso, demasiado grande para la imaginación. Esta no puede registrarlo, no puede compilarlo en una imagen. Así es como el sujeto se ve conmocionado y sobrecogido por ello. En eso consiste la negatividad de lo sublime. Al contemplar poderosos fenómenos naturales, el sujeto, en un primer momento, se siente impotente. Pero se recobra, concretamente merced a aquella «autoconservación de tipo totalmente distinto». El sujeto se salva refugiándose en la interioridad de la razón, frente a cuya idea de infinitud «todo en la naturaleza resulta pequeño». Ni siquiera los poderosos fenómenos naturales conmocionan al sujeto. La razón está elevada por encima de ellos. El miedo a morir, la vista de lo sublime, solo tiene una duración breve. La retirada a la interioridad de la razón, a sus ideas, hace que ese miedo se torne de nuevo en sentimiento de placer:

«inhibición de las fuerzas vitales» en

Así es como el vasto océano soliviantado por tormentas no puede llamarse sublime. Su aspecto es atroz. Y uno tiene que haber llenado ya el ánimo de ciertas ideas para que una visión así lo pueda templar sumiéndolo en un sentimiento que sea por sí mismo sublime, siendo estimulado el ánimo a abandonar

la sensibilidad y a ocuparse de ideas que encierran una finalidad superior<sup>[31]</sup>.

En vista de lo sublime, el sujeto se siente elevado por encima de la naturaleza, pues lo verdaderamente sublime es la idea de infinitud, que es propia de la razón. Esta sublimidad se proyecta de forma errónea al objeto, en este caso a la naturaleza. A esta confusión Kant la llama «transferencia subrepticia». Como sucede con lo bello, lo sublime no es un sentimiento de objeto, sino un sentimiento de sujeto: un sentimiento autoerótico de sí mismo.

La complacencia en lo sublime es

«negativa», mientras que «la complacencia en lo bello es positiva». El agrado en lo bello es positivo porque agrada inmediatamente al sujeto. En vista de lo sublime, lo que el sujeto siente en principio es desgana. Por eso, la complacencia en lo sublime es negativa. La negatividad de lo sublime no consiste en que, en presencia de eso sublime, el sujeto se confronte con lo distinto de sí mismo, en que sea arrebatado de sí mismo y sacado a lo distinto, en que se ponga fuera de sí. Tampoco de lo sublime es propia una negatividad de lo distinto que se entrecruzara con el autoerotismo del sujeto. Ni en vista de lo bello ni de lo sublime el sujeto se pone *fuera de si*. En ningún momento pierde la presencia de ánimo. Lo completamente distinto que se sustrajera a lo sublime sería para Kant lo atroz, lo monstruoso o lo abisal. Sería una catástrofe, un desastre que no tendría sitio en la estética kantiana. Ni lo bello ni lo sublime representan lo distinto del sujeto. Más bien son absorbidos por su intimidad. Una belleza distinta, es más, una belleza de lo distinto, solo se habrá recobrado cuando se le vuelva a conceder un espacio más allá de la subjetividad autoerótica. Pero no sirve de nada el intento de poner lo bello bajo sospecha general declarándolo el germen de la

enfrente a lo sublime a la manera posmoderna<sup>[32]</sup>. Lo bello y lo sublime tienen el mismo origen. En lugar de contraponer lo sublime a lo bello, se trata de devolver a lo bello una sublimidad que no quepa interiorizarla, una sublimidad desubjetivizante: se trata de revocar la separación entre lo bello y lo sublime.

cultura del consumo, ni de hacer que se

## LO BELLO DIGITAL

El sujeto de Kant conserva en todo momento la presencia de ánimo. Nunca se pierde, nunca se consume. Una interioridad autoerótica lo protege de toda irrupción de lo distinto o desde fuera. Nada lo conmociona. Adorno tiene en mente otro tipo de espíritu que, en vista de la sublimidad de la naturaleza de lo completamente distinto, cobra conciencia de sí mismo. Esa sublimidad arrebata al sujeto sacándolo fuera de su encarcelamiento en sí mismo:

quería, el espíritu percibe ante la naturaleza menos su propia superioridad que su propia naturalidad. Este instante mueve al sujeto a llorar ante lo sublime. El recuerdo de la naturaleza disuelve la terquedad de su autoposición: «¡La lágrima brota, la tierra vuelve a tenerme!»<sup>[33]</sup>

Al contrario de lo que Kant

Las lágrimas rompen el «hechizo que el sujeto lanza a la naturaleza»<sup>[34]</sup>. Al llorar, el sujeto se sale de sí mismo.

Para Adorno, la experiencia genuinamente estética no es una complacencia en la que el sujeto se reconozca a sí mismo, sino la conmoción o la toma de conciencia de su finitud:

El estremecimiento, que esta contrapuesto rotundamente al concepto habitual de vivencia, no es una satisfacción particular del yo, no se parece al placer. Mas bien, es una advertencia de la liquidación del yo, que estremecido comprende su propia limitación y finitud<sup>[35]</sup>.

Lo «bello natural» no es algo que a uno le agrade inmediatamente. No designa un paisaje hermoso.

Decir las palabras «¡Qué

hermoso!» en un paisaje hiere a su lenguaje mudo y reduce su belleza; la naturaleza que aparece quiere silencio. [...] Cuanto más intensamente se contempla la naturaleza, tanto menos se percibe su belleza, a no ser que le llegue a uno involuntariamente<sup>[36]</sup>.

Lo bello natural se abre a una percepción *ciega e inconsciente*. Al ser

o bello natural designa «lo que parece más que lo que es literalmente en ese lugar»<sup>[38]</sup>. Adorno habla de «vergüenza a lo bello natural» que proviene de vulnerar «lo que aún no existe al capturarlo en lo que existe»<sup>[39]</sup>. La dignidad de la naturaleza es «la de algo que todavía no es y que, con su expresión, rechaza la intención de humanizarlo». Rechaza todo uso. Así es como lo bello natural se sustrae por completo al consumo y a una «comunicación» que solo conduzca a «la

adaptación del espíritu a lo inútil», un amoldamiento a causa del cual «el

una «clave de lo que aún no existe»[37],

mercancías»<sup>[40]</sup>.

Lo bello natural queda cerrado a la mera complacencia, que siempre tiene algo de autoerótico. Lo único que tiene acceso a ello es el *dolor*. El dolor *desgarra* al sujeto al sacarlo de la

interioridad autoerótica. El dolor es la

las

espíritu se sitúa entre

desgarradura por la que se anuncia lo completamente distinto: «El dolor a la vista de lo bello, que nunca es más directo que la experiencia de la naturaleza, es tanto el anhelo por lo que lo bello promete»<sup>[41]</sup>. En última instancia, la nostalgia de lo bello natural es la nostalgia de otro estado del ser, de una forma de vida por completo distinta y sin violencia.

Lo bello natural se contrapone a lo bello digital. En lo bello digital, la negatividad de lo distinto se ha eliminado por completo. Por eso es totalmente pulido y liso. No debe

contener ninguna desgarradura. Su signo es la complacencia sin

negatividad: el «me gusta». Lo bello digital constituye un espacio pulido y liso de lo igual, un espacio que no tolera ninguna extrañeza, ninguna alteridad. Su modo de aparición es el puro dentro, sin ninguna exterioridad. Incluso a la naturaleza la convierte en una ventana de sí mismo. Gracias a la digitalización total del ser se alcanza

una humanización total, una *subjetividad absoluta* en la que el sujeto humano ya solo se topa consigo mismo.

La temporalidad de lo bello natural

es *el ya del todavía no*. Se manifiesta en el horizonte utópico de lo *venidero*. La temporalidad de lo bello digital es, por el contrario, el presente inmediato sin *futuro*, es más, sin *historia*. *Simplemente está delante*. A lo bello natural le es inherente una *lejanía*. «Se oculta en el instante de la mayor

cercanía»<sup>[42]</sup>. Su aura de lejanía lo

Indeterminado, antitético a las determinaciones, lo bello natural

sustrae a todo consumo:

es indeterminable, emparentado en esto a la música. [...] Igual que en la música, en la naturaleza resplandece lo que es bello para desaparecer en seguida cuando se intenta fijarlo<sup>[43]</sup>.

artístico. Más bien, el arte imita lo «bello natural en sí mismo», lo «enigmático del lenguaje de la naturaleza»<sup>[44]</sup>. Gracias a eso la salva. Lo bello artístico es la «la copia del silencio desde el que la naturaleza

Lo bello natural no se opone a lo bello

Lo bello natural demuestra ser «la

habla»<sup>[45]</sup>

huella de lo no-idéntico en las cosas bajo el hechizo de la identidad universal»<sup>[46]</sup>. Lo bello digital proscribe toda negatividad de lo no idéntico. Solo tolera diferencias consumibles y aprovechables. La alteridad deja paso a la diversidad. El mundo digitalizado es un mundo que, por así decirlo, los hombres han sobrehilado con su propia retina. Este mundo humanamente interconectado conduce a estar de manera continua mirándose a sí mismo. Cuanto más densa se teje la red, tanto más radicalmente se escuda el mundo frente a lo otro y lo de fuera. La retina digital transforma el mundo en una pantalla de imagen y control. En este *interioridad digital*, no es posible ningún *asombro*. Los hombres ya solo encuentran agrado en sí mismos.

espacio autoerótico de visión, en esta

## ESTÉTICA DEL ENCUBRIMIENTO

Lo bello es un escondrijo. A la belleza le resulta esencial el ocultamiento. La transparencia se lleva mal con la belleza. La belleza transparente es un oxímoron. La belleza es necesariamente una apariencia. De ella es propia una opacidad. Opaco significa «sombreado». El desvelamiento la desencanta y la destruye. Así es como lo bello, obedeciendo a su esencia, es indesvelable.

La pornografia como desnudez sin

velos ni misterios es la contrafigura de lo bello. Su lugar ideal es el escaparate:

Nada más homogéneo que una fotografía pornográfica. Es una foto siempre ingenua, sin intención y sin cálculo. Como un escaparate que solo mostrase, iluminado, una sola joya; la fotografia pornográfica está enteramente constituida por la presentación de una sola cosa, el sexo: jamás un objeto secundario, intempestivo, que aparezca tapando a medias, retrasando o distravendo<sup>[47]</sup>.

genera un brillo seductor. Lo bello vacila a la hora de manifestarse. La distracción lo protege de un contacto directo. La distracción es esencial para lo erótico. La pornografía no conoce la distracción. Va directamente al asunto. La distracción convierte la pornografía en una fotografía erótica:

Pero ocultar, retardar y distraer son también estrategias espacio-temporales de lo bello. El cálculo de lo semioculto

Prueba *a contrario*:

Mapplethorpe hace pasar sus grandes planos de sexos de lo pornográfico a lo erótico fotografiando de muy cerca las

mallas del *slip*: la foto ya no es unaria, puesto que me intereso por la rugosidad del tejido<sup>[48]</sup>.

del *asunto*. Convierte lo secundario en principal, o subordina esto bajo aquello. También lo bello tiene lugar *al lado de* lo principal, en lo secundario. *Lo principal nunca es bello*.

La poesía de Goethe, según

El fotógrafo desvía de propio la mirada

Benjamin, se decanta hacia el «espacio interior en una luz velada» que «se fragmenta en discos de colores». «Siempre que pugnaba por llegar a comprender la belleza», lo que

conmovía a Goethe era el envoltorio<sup>[49]</sup>. Así es como Benjamin cita el Fausto de Goethe: «Agarra fuerte lo que te quedó cuando lo perdiste todo./ No sueltes el vestido. Ya los demonios/ estiran de los bordes, queriéndolo/ arrastrar inframundo. ¡Agarra fuerte!/ No es la diosa, a la que ya perdiste,/ pero sí que es divino». Lo divino es el vestido. A la belleza le resulta esencial encubrimiento. Así es como la belleza no se deja desvestir o desvelar. Su

esencia es la indesvelabilidad.

El objeto es bello en su envoltorio, en su encubrimiento, en su escondrijo.

El objeto bello solo sigue siendo igual a sí mismo bajo el velo. Cuando se

desvela, se vuelve «infinitamente inaparente». Ser bello es, básicamente, estar velado. Así es como Benjamin exige también de la crítica de arte una hermenéutica del encubrimiento:

La crítica de arte no tiene que levantar el velo, sino que, más bien, lo que tiene que hacer es elevarse a la verdadera intuición de lo bello, pero solo gracias a un conocimiento muy exacto de lo bello como velo; tiene que elevarse a una intuición que jamás se revelará a eso que se da en llamar empatía, y que solo se revelará de modo incompleto

a una contemplación más pura del ingenuo: a la intuición de lo bello como secreto. Jamás se captó una verdadera obra de arte sino cuando ella se expuso ineludiblemente como secreto. Pues no se puede designar de otro modo a aquel objeto al que, en última instancia, le resulta esencial el velo<sup>[50]</sup>

La belleza no se comunica ni a la empatía inmediata ni a la observación ingenua. Ambos procedimientos tratan de levantar el velo o de mirar a través de él. A la visión de lo bello como

secreto solo se llega gracias al

que volverse sobre todo al velo para advertir lo velado. El velo es más esencial que el objeto velado. El encubrimiento erotiza también el

conocimiento del velo como tal. Hay

texto. Según san Agustín, Dios oscurecía intencionadamente las Sagradas Escrituras con metáforas, con una «capa de figuras»<sup>[51]</sup>, para convertirlas en objeto de deseo. El bello vestido hecho de metáforas erotiza las Escrituras. Es decir, el revestimiento es esencial para las Escrituras; es más, para lo bello. La técnica del encubrimiento convierte la hermenéutica en una erótica. Maximiza el placer por el texto y convierte la lectura en un acto amoroso.

técnica del encubrimiento. Es expuesta como una amada que se oculta y que solo por un momento desvela su rostro a su amado, que permanece él mismo en lo oculto. La lectura se convierte en una aventura erótica:

También la Torá se sirve de la

Ciertamente, la Torá deja que una palabra se salga de su urna hacia fuera, para que aparezca un momento y vuelva a esconderse enseguida. Y cuando la Torá se revela saliéndose de su urna para de inmediato volver a esconderse, solo lo hace para aquellos que la reconocen y

están familiarizados con ella. Pues la Torá es como una amada bella y coqueta que se esconde en una cámara oculta en su palacio. Ella tiene un único amado de quien nadie tiene noticia y que permanece escondido en lo oculto. Por amor a ella, este amado merodea una y otra vez el portal de su casa y, [buscándola], pasea su mirada por todas partes. Ella sabe que el amado siempre anda rondando el portal de su casa. ¿Y qué hace? Abre una pequeña ranura en aquella cámara escondida en la que está, desvela por un momento su rostro al amado y enseguida se vuelve a esconder<sup>[52]</sup>.

La Torá es «patente y oculta». Habla «a través de un tenue velo de palabras alegóricas»<sup>[53]</sup>. A su amado le cuenta «todos sus secretos ocultos y todas sus vías ocultas, que se guardan en su corazón desde los días primigenios»<sup>[54]</sup>. Básicamente, las informaciones no

Básicamente, las informaciones no se pueden velar. Por su esencia misma son transparentes. Tan solo tienen que estar dadas. Rechazan toda metáfora, todo revestimiento velador. Hablan directamente. En eso se distinguen

hacia el secreto. Las informaciones obedecen a un principio totalmente distinto: están orientadas hacia el desvelamiento, hacia la verdad última. Conforme a su esencia propia son pornográficas. Según Barthes, el encubrimiento

también del *saber*, que puede retirarse

forma parte esencial de lo erótico. El «lugar más erótico» de un cuerpo es aquel «donde la vestimenta se abre», aquella zona de la piel que «centellea entre dos piezas (el pantalón y la pulóver), entre dos bordes (la camisa entreabierta, el guante y la manga)»<sup>[55]</sup>. Es erótica la «puesta en escena de una

aparición-desaparición»<sup>[56]</sup>. La fisura, la

lo erótico. El placer erótico por el texto se distingue del «placer del destape corporal», que surge de desvelamiento progresivo. También es pornográfica una novela de un único hilo argumental que se dirige a desvelamiento definitivo, a una verdad final. «Toda la excitación se refugia en la esperanza de ver el sexo (el sueño del colegial) o de conocer el fin de la

ruptura y el hueco son lo que constituye

erótico se las arregla *sin verdad*. Es una *apariencia*, un *fenómeno del velo*.

La seducción juega «la intuición de lo que en el otro permanece eternamente secreto para él mismo, sobre lo que

historia (satisfacción novelesca)»<sup>[57]</sup>. Lo

me atrae bajo el sello del secreto»<sup>[58]</sup>. Inherente a ella es un «*pathos* de la distancia», es más, un *pathos del encubrimiento*<sup>[59]</sup>. Ya la intimidad del

amor elimina esa distancia secreta que es esencial para la seducción.

jamás sabré de él y que, sin embargo,

Finalmente, la pornografía la hace desaparecer por completo:

De una figura a la otra, de la seducción al amor, juego al deseo y a la sexualidad, finalmente al puro y simple porno, cuanto más se avanza,

más adelantamos en el sentido de un secreto menor, de un enigma menor, más adelantamos en el sentido de la confesión, de la expresión, del desvelamiento<sup>[60]</sup>.

No solo se desnuda el cuerpo, sino también el alma. La pornografía anímica es el final definitivo de la seducción, que es más juego que *verdad*.

## ESTÉTICA DE LA VULNERACIÓN

Roland Barthes tiene en mente una erótica de la vulneración: «No tengo piel (salvo para las caricias). Tal es parodiando al Sócrates de Fedro—, el Desollado y no el emplumado, como habría que decir hablando de amor»<sup>[61]</sup>. La erótica del desollamiento se basa en una pasividad radical. El modo en que queda expuesto el desollado supero incluso el modo en que lo hace el desnudado. Significa dolor y herida: «Desollado. Sensibilidad especial del sujeto amoroso que lo hace vulnerable, ofrecido en carne viva a las heridas más ligeras».

La actual sociedad positiva elimina

cada vez más la negatividad de la herida. Eso se puede decir también del

amor. Se evita cualquier intervención costosa que pueda conducir a una vulneración. Las energías libidinosas, como si fueran inversiones de capital, se dispersan entre muchos objetos para eludir una pérdida total. También la percepción evita cada vez más la

eludir una pérdida total. También la percepción evita cada vez más la negatividad. Lo que domina la percepción es el «me gusta». Pero ver, en un sentido enfático, siempre es ver de forma distinta, es decir, experimentar.

exponerse a una vulneración. Ver presupone la vulnerabilidad. De lo contrario, solo se repite lo mismo. Sensibilidad es vulnerabilidad. La herida —así podría decirse también es el momento de verdad que encierra el ver. Sin herida no hay verdad, es más, ni siquiera verdadera percepción. En el infierno de lo igual no hay verdad. En Los apuntes de Malte Laurids Brigge, Rilke describe el hecho de ver como una herida. El ver se expone por completo a lo que penetra en la zona desconocida de mi yo. De este modo, aprender a ver es cualquier cosa menos

un proceso activo y consciente. Más

No se puede ver de manera distinta sin

exponerse a un suceso: «Estoy aprendiendo a ver. No sé a qué se debe, pero todo penetra en mí más hondamente y no se queda en el lugar en el que siempre solía terminar. Tengo un interior del que no sabía. Ahora todo va hacia ahí. No sé qué es lo que ahí sucede». De la experiencia forma parte necesariamente la negatividad del verse conmocionado y arrebatado, que es la negatividad de la vulneración. La

bien es un dejar que algo suceda o un

experiencia se parece a una travesía en la que uno tiene que exponerse a un peligro: «el erizo. Él se ciega. [...] Al sentir el peligro, en la autopista, se expone al accidente. [...] No hay poema sin accidente, no hay poema que no se abra como una herida, pero también que no sea hiriente»<sup>[62]</sup>. Sin herida no hay poesía ni arte. También el pensamiento se enciende con la negatividad de la herida. Sin dolor ni vulneración prosigue lo igual, lo que nos resulta familiar, lo habitual: «En su esencia, la

experiencia [...] es el dolor en el que la esencial alteridad de lo existente se desvela frente a lo habitual»<sup>[63]</sup>.

También la teoría de Barthes de la fotografía desarrolla una estética de la vulneración. Barthes distingue dos elementos de la fotografía: al primer

elemento lo llama *studium*. Se refiere al extenso campo de informaciones que hay

gusta, *I like/I don't*»<sup>[64]</sup>. El observador hurga y revuelve, se orea a gusto en el campo del *studium*. Se deleita con la fotografia como un placer para la vista. El *studium* pertenece al género del *to like*, del «me gusta», y no del *to love*. El *to like*, el «me gusta», carece de toda

que estudiar, al «campo tan vasto del deseo indolente, del interés diverso, del gusto inconsecuente: me gusta/no me

culturalmente<sup>[65]</sup>. El *studium* investiga este código con mayor o menor deleite, pero «nunca es mi goce o mi dolor»<sup>[66]</sup>. El *studium* no desata apasionamiento,

La fotografia está codificada

vehemencia, de todo estremecimiento.

pasión ni amor. Solo pone en marcha un «anhelo a medias, un querer a medias». Lo guía un «interés vago, superficial, sin carga de responsabilidad».

El segundo elemento de la fotografía es el *punctum*. El *punctum* daña, hiere, estremece al observador: «Esta vez no soy yo quien va a buscarlo (del mismo

modo que invisto con mi consciencia soberana el campo del *studium*), es él quien sale de la escena como una flecha y viene a punzarme». El *punctum* requisa súbitamente toda mi atención. La lectura del *punctum* es «al mismo tiempo corta y activa, recogida como una fiera»<sup>[67]</sup>. El *punctum* se anuncia como una mirada, como la mirada de un

pone en cuestión la soberanía de mi ojo. Perfora la fotografía como un *deleite* visual.

El punctum marca un vacío en el

depredador que me está mirando y que

campo visual, un «campo ciego». La fotografía, a la que es inherente un punctum, es, por tanto, un escondrijo. En eso consiste su erotismo, su poder de

seducción:

La presencia (la dinámica) de este campo ciego es, me parece, lo que distingue la foto erótica de la foto pornográfica. [...] A mi parecer, no hay *punctum* en la imagen pornográfica; a lo sumo

me divierte (y aun el tedio aparece pronto<sup>[68]</sup>).

La fotografía erótica es una imagen «alterada, fisu-rada» [69]. La imagen

pornográfica, por el contrario, no muestra quiebras ni fisuras. Es *lisa y pulida*. Hoy, todas las imágenes son más o menos pornográficas. Son transparentes. No muestran vacíos en el campo de visión. No tienen ningún escondrijo.

Otro aspecto del *punctum* es una intransparencia fundamental. Se sustrae a todo nombramiento y a toda designación. No se puede convertir en

pueda nombrar no puede realmente punzarme. La incapacidad de nombrar es un buen síntoma de trastorno»<sup>[70]</sup>. El *punctum* sale a buscarme ahí donde yo me resulto desconocido a mí mismo. En

eso consiste lo que tiene de *siniestro*: «El efecto es seguro, pero ilocalizable, no encuentra su signo, su nombre; es

una información ni en un saber: «lo que

tajante, y sin embargo recala en una zona incierta de mí mismo»<sup>[71]</sup>.

A las fotografías uniformes les falta el *punctum*. Solo son objeto de *studium*. A pesar de su negatividad de la vulneración, el *punctum* se diferencia

del *shock*:

Las fotos de reportaje son muy a menudo fotografias unarias (la foto unaria no es necesariamente apacible). Nada de punctum en esas imagenes: choque sí —la letra puede traumatizar—, pero nada de trastorno; la foto puede «gritar», nunca herir<sup>[72]</sup>.

Al contrario que el *shock*, el *punctum* no grita. El punctum ama el silencio, custodia el secreto. A pesar de su silencio, se pronuncia como herida. Una vez que se han abolido todos los significados, todas las intenciones, todas las opiniones, todas las valoraciones,

todos los juicios, todas las

consterna. El punctum es el remanente resistente que queda tras la representación, lo inmediato que se sustrae a la transmisión por medio del sentido y la significancia; es lo corporal, lo material, lo afectivo, lo inconsciente; es más, lo real que se opone a lo

Las imágenes cinematográficas, a

causa de su temporalidad, no tienen

simbólico.

ningún punctum:

escenificaciones, todas las poses, todos los gestos, todas las codificaciones y todas las informaciones, el *punctum* se revela como un *resto quedo*, como un *resto que entona su canción y nos* 

Ante la pantalla no soy libre de cerrar los ojos; si no, al abrirlos otra vez no volvería a encontrar la misma imagen; estoy sujeto a una continua voracidad; una multitud de otras cualidades, pero nada de pensatividad; de ahí, para mí, el interés del fotograma<sup>[73]</sup>.

El consumo voraz de imágenes hace imposible cerrar los ojos. El punctum presupone una ascesis del ver. Le es

inherente algo musical. Esta música solo suena al cerrar los ojos, cuando uno hace «un esfuerzo de silencio»<sup>[74]</sup>. El

silencio libera a la imagen del «habitual

ojos significa «hacer hablar la imagen en el silencio»<sup>[75]</sup>. Así es como Barthes cita a Kafka: «Fotografiamos cosas para ahuyentarlas del espíritu. Mis historias son una forma de cerrar los ojos»<sup>[76]</sup>. El *punctum* se sustrae a la percepción inmediata. Va madurando lentamente en el espacio de la imaginación, el cual se

blablá» de la comunicación. Cerrar los

despliega al cerrar los ojos. En él se entablan correspondencias secretas entre las cosas. El lenguaje del *punctum* es un *protocolo onírico de la imaginación*.

Como consecuencia de la

aceleración, se totaliza la *presencia* inmediata. Ella desbanca toda latencia. Todo tiene que estar dado de inmediato.

El *punctum* no se manifiesta enseguida, sino solo posteriormente, al recordar:

Nada de extraño, entonces, en que a veces, a pesar de su nitidez, [el punctum] solo aparezca después, cuando, estando la foto lejos de mi vista, pienso en ella de nuevo. Sucede algunas veces que puedo conocer mejor una foto que recuerdo que otra que estoy viendo. [...] Yo acababa de comprender que, por inmediato, por incisivo que fuese, el *punctum* podía conformarse con cierta latencia (pero jamás con examen

alguno<sup>[77]</sup>).

realiza como contagio, como afectación, como contacto inmediato entre imagen y ojo. En eso consiste su obscenidad. Carece de toda distancia estética. La percepción como contagio no nos permite cerrar los ojos. El binomio conceptual de Barthes studium/punctum debe ampliarse con el affectum, la «afectación». El contacto inmediato entre imagen y ojo ya solo permite la afectación. El medio digital es un medio de afectaciones. Estas son más rápidas que los sentimientos o los discursos.

La percepción de imágenes digitales se

afectación no conoce la paciencia necesaria para el studium ni la susceptibilidad necesaria para el punctum. Carece de ese silencio elocuente, de ese silencio lleno de lenguaje que constituye el punctum. La afectación grita y excita. Solo provoca excitaciones y estímulos sin habla que suscitan un agrado inmediato.

Aceleran la comunicación. La

## ESTÉTICA DEL DESASTRE

En la Crítica de la razón práctica de Kant se encuentra la famosa sentencia que también está sobre su tumba: «Dos cosas llenan el ánimo de admiración y respeto, siempre nuevos y crecientes cuanto más reiterada y persistentemente se ocupa de ellas la reflexión: el cielo estrellado que está sobre mí y la ley moral que hay en mí»<sup>[78]</sup>. La ley moral tiene su sede en la razón. Tampoco el cielo estrellado representa un afuera, algo externo al sujeto, sino que se razón. Etimológicamente, desastre significa «sin estrellas» (del latín desastrum). En el cielo estrellado de Kant no aparece ningún desastre. Kant no conoce el desastre. Ni siguiera los poderosos fenómenos naturales representan acontecimientos catastróficos. En presencia de la violencia natural, el sujeto se refugia en

despliega en la interioridad de la

una *interioridad* de la razón que hace que todo lo *externo* aparezca pequeño. Kant se inmuniza permanentemente contra el *afuera*, el cual se sustrae a la interioridad autoerótica del sujeto. Todo debe conjurarse para que se encauce

hacia el interior del sujeto: así reza el

pensamiento. Según Hegel, la tarea del arte consiste «en transformar en ojo toda

figura en todos los puntos de su superficie visible», «de modo que, en ese ojo, el alma libre se dé a conocer en

SU

imperativo categórico de

su infinitud interior»<sup>[79]</sup>. La obra de arte ideal es un Argos de mil ojos, un espacio luminoso y viviente:

O como exclama Platón en aquel famoso dístico dedicado a Aster:

«Cuando miras las estrellas, estrella mía, ojalá fuera yo el

cielo,/ para mirarte desde arriba con mil ojos»; el arte, de forma inversa, convierte cada una de sus configuraciones en un Argos de mil ojos, para que el alma interior y la espiritualidad sean vistos en todos sus puntos<sup>[80]</sup>.

El espíritu mismo es un Argos de mil ojos que todo lo ilumina restricciones. El cielo de mil ojos del

que habla Hegel se parece al cielo nocturno estrellado de Kant, que no se ve afligido por ningún des-astre, por ningún afuera. Tanto el «espíritu» de

Hegel como la «razón» de Kant

representan fórmulas conjuratorias contra el desastre, contra el afuera,

contra lo completamente distinto.

estrellado». Es la «enajenación radical»[81], el afuera que quebranta la interioridad del espíritu: «No diré que el desastre es absoluto: por el contrario, desorienta lo absoluto, va y viene, desconcierto nónuda, sin embargo con la brusquedad insensible pero intensa de lo exterior»[82]. El desastre caracteriza otra forma de expectación que se distingue del «Argos de mil ojos» de Hegel: «Cuando digo: vela el desastre, no es para dar un sujeto a la vela, sino para decir: la vela no sucede bajo un cielo

sideral»[83]. El desastre significa «estar

Como ausencia de estrellas, el

desastre irrumpe en el «espacio

separado de la estrellas»[84]. El cielo vacío como contrafigura del cielo estrellado representa para Blanchot la escena primordial de su

infancia. Ese cielo vacío le revela la

atopía de lo completamente distinto, del exterior que no cabe interiorizar, cuya belleza y sublimidad colman al niño de una «alegría devastadora»: «El súbito y

oscuro [...] sorprendió al niño con tal encanto y tal alegría, que por un momento se llenó de lágrimas»<sup>[85]</sup>. El niño se siente arrebatado por la infinitud

absoluto vacío del cielo, no visible, no

del cielo vacío. Arrancado de interioridad, se siente ilimitado y

vaciado en un exterior atópico. El

desastre es una fórmula de la dicha.

La estética del desastre se opone a la estética de la complacencia, en la que el sujeto goza de sí mismo. Es una

estética del acontecimiento. Desastroso puede ser también un acontecimiento inaparente, como polvo blanco arremolinado por una gota de lluvia, una nevada silenciosa en el crepúsculo matinal, el olor de unas rocas en el calor estival, un acontecimiento de vacío que vacía al yo, lo desinterioriza, lo desubjetiviza, llenándolo así de dicha. Todos los acontecimientos son bellos porque expropian al yo. El desastre significa la muerte del sujeto autoerótico que se aferra a sí mismo.

las que emana la belleza, Baudelaire hace que rimen con «desastres», désastres. La belleza es un desastre que desbarata los órdenes de las estrellas. Es la antorcha (flambeau) a la que la mariposa se acerca y con la que se

quema. *Flambeau* rima con *tombeau*, «tumba». La belleza (*beau*) es intrínseca tanto a la antorcha (*flambeau*) como a la tumba (*tombeau*). La negatividad del

En Las flores del mal de Baudelaire

se encuentra el poema «Himno a la belleza». Las «estrellas», des astres, de

desastre, de lo mortal, es un momento de lo bello.

Lo bello, según se dice en la primera Elegía de Duino de Rilke, «no es más

todavía llegamos a soportar». La negatividad de lo terrible constituye la matriz, la capa profunda de lo bello. Lo bello es lo insoportable que todavía llegamos a soportar, o lo insoportable hecho soportable. Nos escuda de lo terrible. Pero al mismo tiempo, a través de lo bello resplandece lo terrible. Eso es lo que constituye la ambivalencia de

que ese comienzo de lo terrible que

lo bello. Lo bello no es una imagen, sino un *escudo*.

También para Adorno la negatividad de lo terrible es esencial para lo bello. Lo bello es la forma intrínseca de lo

amorfo, de lo indiferenciado: «El espíritu que forma estéticamente solo

dejó pasar de aquello en lo que se activaba lo que se le parecía, lo que comprendía o tenía la esperanza de equipararse. Se trataba de un proceso de formalización». Lo bello se distingue de lo amorfo, de lo terrible, del todo indiviso, poniendo formas, es decir, diferencias: «La imagen de lo bello como lo uno y diferenciado surge con la emancipación respecto del miedo a la naturaleza abrumadora en tanto lo que un todo no diferenciado». Pero apariencia bella no conjura por completo lo terrible. La impermeabilización «frente a lo que existe inmediatamente», contra amorfo, tiene fugas<sup>[86]</sup>. Lo amorfo «se parapeta fuera, como el enemigo ante los muros de la ciudad sitiada, y la hace morir de hambre»<sup>[87]</sup>.

La apariencia bella es frágil y está

amenazada. Se ve «progresivamente perturbada» por lo *distinto* a ella, por lo

terrible: «La reducción que la belleza causa a lo terrible, desde lo cual y por encima de lo cual ella se eleva y a lo cual mantiene fuera de su templo, tiene a la vista de lo terrible algo de

la vista de lo terrible algo de impactante». La relación entre lo bello y lo terrible es ambivalente. Lo bello no se limita a repeler lo terrible. Tampoco lo desacredita. Más bien, el espíritu configurador necesita lo amorfo, su enemigo, para no anquilosarse en una

es otra cosa que lo terrible. Lo bello está emplazado entre el desastre y la depresión, entre lo terrible y lo utópico, entre la irrupción de lo distinto y el anquilosamiento en lo igual. La idea de

Adorno de lo bello natural se dirige justamente contra la rígida identidad de la forma. Lo bello da testimonio de lo no

apariencia muerta. La *racionalidad* configuradora necesita la *mímesis*, la cual se amolda a lo amorfo, a lo terrible. Del espíritu es propio el «anhelo [mimético] de lo dominado»<sup>[88]</sup>, que no

Lo bello natural es la huella de lo no-idéntico en las cosas bajo

idéntico:

el hechizo de la identidad universal. Mientras este hechizo impera, nada no-idéntico existe positivamente. De ahí que lo bello natural esté tan disperso e incierto y que lo que se espera de él sobrepase todo lo intrahumano<sup>[89]</sup>.

La negatividad del quebrantamiento es constitutiva de lo bello. Así es como Adorno habla de una coherencia

«antagónica y quebrada»<sup>[90]</sup>. Sin la negatividad del quebrantamiento, lo bello se atrofia en lo liso y pulido. Adorno describe la forma estética

usando fórmulas paradójicas. Su

orden». No está libre de «divergencia» ni de «contradicciones»<sup>[91]</sup>. Su unidad está rota. Se ve interrumpida «mediante su otro»<sup>[92]</sup>. El corazón de lo bello está roto.

Lo sano es una forma de expresión

armonización consiste en «no estar en

de lo liso y pulido. Paradójicamente, irradia algo morboso, algo inerte. Sin la negatividad de la muerte, la vida se anquilosa en lo muerto. Se la satina, convirtiéndola en aquello que, por carecer de vida, tampoco puede morir. La negatividad es la fuerza vivificante de la vida. Constituye también la esencia

de lo bello. Inherente a lo bello es una

debilidad, una fragilidad,

quebrantamiento. Es a esta negatividad a lo que lo bello tiene que agradecerle su fuerza de seducción. Lo sano, por el contrario, no seduce. Tiene algo de pornográfico. La belleza es enfermedad:

La proliferación de lo sano trae inmediatamente consigo la proliferación de la enfermedad. Su antídoto es la enfermedad consciente de sí misma, la restricción de la vida propiamente tal. Esa enfermedad curativa es lo bello. Este pone freno a la vida, y, de ese modo, a su colapso. Mas si se niega la enfermedad en nombre de la vida, la vida hipostasiada, por su ciego afán de independencia de ese otro momento se entrega a este de lo pernicioso y destructivo, de lo cínico y lo arrogante. Quien odia lo destructivo tiene que odiar también la vida: solo lo muerto se asemeja a lo viviente no deformado<sup>[93]</sup>.

La actual calocracia, o imperio de la belleza, que absolutiza lo sano y lo pulido, justamente elimina lo bello. Y la mera vida sana, que hoy asume la forma de una supervivencia histérica, se trueca en lo muerto, en aquello que por carecer de vida tampoco puede morir. Así es como hoy estamos demasiado muertos para vivir y demasiado vivos para morir.

## EL IDEAL DE LO BELLO

Aunque la estética kantiana de lo bello viene definida por la subjetividad autoerótica, no es una estética del consumo. El sujeto kantiano es más bien ascético que hedonista. La complacencia por lo bello es desin-teresada. Una distancia *estética* hace posible demorarse en lo bello. La visión estética no es consumidora, sino contemplativa. Aunque Kant aísla lo bello en su positividad; sin embargo ello no es

objeto del deleite hedonista. Lo bello no

forma estética. En el régimen estético actual, por el contrario, se producen muchos estímulos. Justo en esta marea de estímulos y excitaciones es donde lo bello desaparece. Dicha marea permite ninguna distancia contemplativa hacia el objeto, entregándolo al consumo. En Kant, además, lo bello supera lo puramente estético. Se adentra en lo

emite ningún estímulo. Más bien es una

moral. En su poema *Himno a la belleza*, Hölderlin se refiere a Kant: «Con sus formas bellas, la naturaleza nos habla figurativamente, y el don interpretativo de su escrito cifrado se nos ha otorgado con el sentimiento moral». La plusvalía

también el «ideal de lo bello», que Kant distingue de la «idea normal de lo bello». Esta última es una norma genérica<sup>[94]</sup>. Una figura resulta bella si obedece a esa norma y, por el contrario, resulta fea si diverge por completo de ella. No solo el hombre: toda especie tiene su idea normal de lo bello. Es la «rectitud en la exposición del género», un «modelo primordial» conforme al cual se reproduce el género. El rostro que obedece a la idea normal de lo bello es un rostro perfectamente regular y liso que no contiene «nada característico». Representa «más la idea del género que lo específico de una persona»<sup>[95]</sup>. Al

moral de lo bello es lo que constituye

el «ideal de lo bello» queda reservado exclusivamente al hombre. Es la «expresión visible de ideas morales que gobiernan interiormente al hombre» [96].

A causa de su contenido racional, el ideal de lo bello se sustrae a todo

contrario que la idea normal de lo bello,

consumo. No permite «a ningún estímulo sensorial que se mezcle en la complacencia en su objeto», y «sin embargo permite tener un gran interés por ello». En relación con el ideal de lo bello, el juicio va más allá de lo meramente estético, va más allá del mero gusto. Es un «juicio de gusto intelectualizado» que se basa en el

«acuerdo del gusto con la razón, es

todos son capaces de exponer y juzgar esta belleza. Para eso se necesita el poder de la imaginación, que es capaz de visualizar las ideas morales, de las que uno se hace partícipe gracias a una formación superior. Con el ideal de lo bello, Kant concibe una belleza moral o

decir, de lo bello con el bien»<sup>[97]</sup>. No

bello, Kant concibe una belleza moral o una moral de lo bello.

Históricamente, la belleza solo fue relevante en la medida en que era expresión de moral y de carácter. Hoy, la belleza del carácter deja paso totalmente al atractivo sexual o sexyness:

En el siglo XIX, a las mujeres de clase media se las consideraba atractivas gracias a su belleza más que a lo que hoy denominamos su sex appeal. Y la belleza, a su vez, era concebida como un atributo físico y espiritual. [...] El atractivo sexual per se [...] representa un criterio de evaluación novedoso, desvinculado tanto de la belleza como del carácter moral. Más bien, según este criterio, el carácter y la configuración psicológica de una persona quedan subordinados en última

instancia a la sensualidad<sup>[98]</sup>.

La sexualización del cuerpo no sigue unívocamente a la lógica de la emancipación, pues acompaña a una comercialización del cuerpo. La industria de la belleza explota el cuerpo sexualizándolo y haciéndolo consumible. El consumo y el atractivo sexual se implican el uno al otro. Una identidad personal basada en resultar sexualmente deseable es un producto del capitalismo de consumo. La cultura de consumo somete cada vez más la belleza al esquema de estímulo y excitación. El ideal de lo bello se sustrae al consumo. Así es como se elimina cualquier plusvalía de lo bello. Lo bello se vuelve liso y pulido y se somete al consumo.

El atractivo sexual, o *sexyness*, se

contrapone a la belleza moral o a la

belleza de carácter. La moral, la virtud o el carácter tienen una temporalidad peculiar. Se basan en la duración, en la firmeza y en la constancia. Originalmente, el carácter significaba el

signo marcado a fuego, la quemadura indeleble. Su rasgo principal es la inalterabilidad. Para Carl Schmitt, el agua es un elemento sin carácter porque no permite ninguna marca fija: «En el mar tampoco pueden [...] grabarse

líneas firmes. [...] El mar no tiene

la palabra, que procede de la palabra griega *diarassein*: grabar, rasgar, imprimir»<sup>[99]</sup>.

La firmeza y la constancia no

resultan propicias para el consumo. El

ningún carácter en el sentido original de

consumo y la duración se excluyen mutuamente. Son la inconstancia y la evanescencia de la moda las que lo aceleran. Así es como la cultura de consumo va eliminando la duración. El

carácter y el consumo son opuestos. El consumidor ideal es un hombre sin carácter. Esta falta de carácter es lo que hace posible un consumo indiscriminado.

Según Schmitt, es un «signo de

enemigos». Es necesario confrontarse «combatiendo» con el enemigo único «para ganar la medida propia, el límite propio, la figura propia». De este modo, el enemigo es «nuestra pregunta propia como forma»<sup>[100]</sup>. También un único amigo de verdad sería la prueba de que uno tiene un carácter firme. Schmitt diría: cuanto menos carácter y menos forma se tiene, cuanto más liso y pulido y más escurridizo se es, tantos más friends tiene uno. Facebook es un mercado de la falta de carácter. El libro de Carl Schmitt El nomos

escisión interior [...] tener más de un único verdadero enemigo». La firmeza de carácter no permite una «dualidad de por su firmeza, pues no permite limitaciones, distinciones ni vallados claros. Su firmeza es lo que hace posible también erigir sobre ella mojones fronterizos, muros y fortalezas. «Aquí se vuelven manifiestos los

ordenamientos y las ubicaciones de la convivencia humana. Familia, clan,

*de la tierra* comienza con la alabanza de la tierra. Alaba a la tierra sobre todo

estirpe y estamento, los modos de propiedad y de vecindad, pero también las formas de poder y de dominio se vuelven aquí públicamente visibles».

El nomos de la tierra del que habla Schmitt es un paradigma que hemos

abandonado hace tiempo a cambio de lo

los parámetros del ser. «Propiedad», «vecindad», «clan», «estirpe» y «estamento» se encuadran todos ellos en el orden terreno, en el orden de la tierra. La interconexión digital disuelve el clan, la estirpe y la vecindad. La economía del compartir o del sharing hace que también la «propiedad» se vuelve superflua, reemplazándola por el acceso. El medio digital se asemeja al mar sin carácter, en el que no pueden inscribirse líneas ni marcas fijas. En el mar digital no se pueden edificar fortalezas, ni umbrales, ni muros, ni fosos, ni mojones fronterizos. Se pueden interconectar mal los caracteres firmes.

digital. El orden digital desplaza todos

comunicación. En los tiempos de la interconexión, de la globalización y de la comunicación, un carácter firme no es más que un obstáculo y un inconveniente. El orden digital celebra un nuevo ideal. Se llama el hombre sin carácter, la lisura sin carácter.

No son capaces de conexión ni de

## BELLEZA COMO VERDAD

También la estética de Hegel permite una doble lectura. Por un lado, hace posible leerla teniendo en cuenta la interioridad subjetiva, que no conoce ningún afuera, ningún desastre. Por otro lado, permite una lectura que se mueve a lo largo de la dimensión de libertad y reconciliación. Esta segunda lectura es incluso más interesante que la primera. Si al pensamiento de Hegel se le quita el corsé de la subjetividad o se le desactiva su carga de subjetividad, crítica posmoderna de Hegel los oculta por completo. En la estética de Hegel es central el

«concepto». Hegel idealiza lo bello, y le otorga el *esplendor de la verdad*. La

depara aspectos muy interesantes. La

belleza es el concepto que se manifiesta en lo sensible, o la «idea como realidad configurada en concordancia con su concepto»<sup>[101]</sup>. El «concepto» hegeliano no es nada abstracto. Es la forma viviente y vivificante que configura a fondo la realidad, interviniendo a través

de ella y *aprehendiéndola*. El concepto unifica sus partes en una totalidad viviente y orgánica. La totalidad que el concepto configura lo com-*prende* todo

en sí. En el concepto, todo está comprendido dentro en quintaesencia. Lo bello es esta recopilación, esta congregación en lo uno que es capaz de «revocar mil particularidades desde su dispersión para concentrarlas en *una* expresión y en una figura»<sup>[102]</sup>. El concepto es congregante, transmisor y reconciliador. Así es como «no tiene nada que ver con un amontonamiento»<sup>[103]</sup>. Ningún «amontonamiento» es hermoso. concepto se ocupa de que el conjunto no se desintegre ni se disipe en un «amontonamiento». Una crítica frecuente a la idea hegeliana del todo, que procede sobre

todo de las filas posmodernas, dice que el todo, siendo una totalidad, domina las partes individuales reprimiendo su pluralidad y heterogeneidad. Pero esta crítica no hace justicia a la idea hegeliana de la totalidad ni del concepto. La totalidad hegeliana no es una configuración de dominio, no es una totalidad que someta a sí las partes y las subyugue. Más bien, esa totalidad es lo único que abre a las partes su margen de movimiento y de acción, haciendo con ello posible por vez primera la libertad: «El todo es [...] el uno que, en sí, conserva vinculadas las partes en su libertad»[104]. La totalidad es una figura de mediación y reconciliación, una oposiciones particulares no perseveran unas contra otras en una autonomía y firmeza reales, sino que ya solo tienen vigencia como momentos ideales reconciliados en una consonancia libre»<sup>[106]</sup>. La reconciliación representa la tarea por antonomasia de la filosofía:

unidad armónica, un «equilibrio en reposo de todas las partes»<sup>[105]</sup>. Es

reconciliadora. El concepto funda una unidad en la que «las partes y las

La filosofia [...] irrumpe en medio de determinaciones que se contradicen, reconociéndolas con arreglo a su concepto, es decir, advirtiendo que en su unilateralidad no son absolutas, sino que se disuelven, y poniéndolas en armonía y en unidad, que es en lo que consiste la verdad<sup>[107]</sup>

La verdad es reconciliación. La verdad es libertad. El concepto engendra una totalidad

armónica. Es bella la sintonización conjunta y sin coerción de las partes en una totalidad: «Ambas cosas tienen que venir dadas en el objeto bello: la necesidad que el concepto pone en la

pertenencia mutua de los aspectos particulares, y la apariencia de la libertad de esas partes como siendo unidad»<sup>[108]</sup>. Constitutiva de la belleza es la libertad de las partes *para si* dentro de una unidad o totalidad.

para sí, y *no solo* como surgidas para la

El objeto bello es algo que hay enfrente y con lo cual el sujeto entabla también una relación libre. Al estar frente a un objeto, el sujeto no es libre mientras sigue siendo dependiente de él o mientras trata de someterlo a su voluntad, a su objetivo y a su interés, topando, al hacerlo, con la resistencia del objeto. Lo estético asume una posición de medio y de mediación entre lo teórico y lo práctico:

En lo teórico, el sujeto es finito y carece de libertad a causa de las cosas, cuya autonomía se presupone; en lo práctico, no es libre a causa de la unilateralidad [...] de los impulsos y las pasiones excitadas desde fuera, así como por la resistencia de los objetos, que nunca se elimina por completo<sup>[109]</sup>.

En lo teórico, el sujeto no es libre a causa de la autonomía de las cosas. Asimismo, en lo práctico el sujeto tampago es libro perque somete a las

tampoco es libre, porque somete a las cosas a sus impulsos y pasiones. Aquí está confrontado con la resistencia de relación *estética* libera también al objeto para su peculiaridad respectiva. Lo que caracteriza al objeto artístico es

las cosas. Solo en la relación *estética* con el objeto el sujeto es libre. La

la libertad y la falta de coerción. La relación estética no acosa al objeto en ningún sentido, no le impone nada externo. El arte es una praxis de libertad y reconciliación:

El interés artístico se distingue

El interés artístico se distingue del interés práctico de los apetitos en que deja que su objeto se mantenga libre por sí mismo, mientras que los apetitos lo emplean para su provecho destruyéndolo. Por el contrario, la observación artística se distingue de la observación teórica de la inteligencia científica de una manera inversa, albergando un interés por el objeto en su existencia particular, sin actuar para transformar el objeto en un pensamiento general ni en un concepto suyos<sup>[110]</sup>.

Lo bello es algo que hay delante y en lo cual desaparece toda forma de dependencia y coerción. En cuanto pura finalidad en sí misma, lo bello queda libre de toda determinación extrínseca

en la que «sirviera a objetivos externos medio útil de ejecución, resistiéndose sin libertad contra tal ejecución o viéndose obligado a asumir en sí la finalidad externa»[111]. El objeto bello «ni lo urgimos ni lo forzamos». En presencia de lo bello como «el concepto y la finalidad plenamente realizados», el sujeto mismo renuncia por completo a su interés por él. Sus «ansias» se retiran. El sujeto no trata de instrumentalizarlo para sí. «Suprime» «sus objetivos en relación con el objeto, y lo contempla como si fuera autónomo en sí mismo, como fin en sí mismo». Dejar ser, es más, el desasimiento sereno, sería su postura hacia lo bello. Lo bello es lo desinteresadamente en algo: «Por eso, la contemplación de lo bello es de tipo liberal, un dejar estar a los objetos como libres e infinitos en sí mismos, sin

querer poseerlos ni utilizarlos como útiles para necesidades e intenciones

único que enseña a demorarse

finitas»<sup>[112]</sup>.

En presencia de lo bello también desaparece la separación entre sujeto y objeto, entre yo y objeto. El sujeto *se sume contemplativamente* en el objeto y

En la relación con el objeto, [...] el yo cesa igualmente de ser una mera abstracción del prestar

se unifica y reconcilia con él:

atención, de la visión sensible, de la observación. [...] En este objeto, el yo se vuelve en sí mismo concreto, realizando la unificación de las partes —que hasta ahora estaban separadas en yo y objeto y que por eso eran abstractas— en su concreción propia y para sí<sup>[113]</sup>.

estética de la verdad y de la libertad, que sustrae a lo bello de todo consumo.

muestra a él mismo, a su necesidad

La estética hegeliana de lo bello es una Ni la «verdad» ni el «concepto» se dejan consumir. Lo bello es una finalidad en sí mismo. Su esplendor lo

interna. No se somete a ninguna finalidad, a ningún contexto de uso que sea externo a él, pues existe por mor de sí mismo. Reposa en sí. Para Hegel, ningún objeto de uso, ningún objeto de consumo, ninguna mercancía serían bellos. Les falta esa independencia interior, esa libertad que constituye lo bello. El consumo y la belleza se excluyen mutuamente. Lo bello no hace propaganda de sí. No seduce ni para el disfrute ni para la posesión. Más bien, invita a demorarse contemplativamente. Hace que desaparezcan tanto las ansias como los intereses. Así es como el arte no se lleva bien con el capitalismo, que todo lo somete al consumo y a la especulación.

La verdad es la contrafigura del «amontonamiento». No hay ningún montón de verdad. Así es como la verdad no sucede a menudo. Al igual que la belleza, la verdad es una forma,

que la belleza, la verdad es una forma, mientras que el amontonamiento es amorfo. Los «entrelazamientos barrocos<sup>[114]</sup>» no le parecen bellos a Hegel porque constituyen un amontonamiento, una yuxtaposición incoherente, es decir, sin concepto. A pesar de la distancia conceptual, las cosas copulan entre sí. Al barroco le falta la propensión a lo uno, es decir, el concepto, que es lo que constituye la belleza.

concretamente el nivel de ruido. Sin verdad, sin concepto, la realidad se desintegra en un amontonamiento ruidoso. Tanto la belleza como la verdad son algo exclusivo. No son frecuentes. De ellas es propia una exclusión engendradora. También la teoría es capaz de producirla. De un montón de datos, como Big Data, se pueden extraer informaciones útiles, pero no generan conocimiento ni verdad. Ese «final de la teoría» que Chris Anderson proclamó, donde la teoría es completamente reemplazada por datos, significa el final de la verdad, el final de la narración, el final del espíritu. Los datos son

La verdad baja la entropía,

opone a la narración. A la verdad le es inherente una verticalidad. Los datos y las informaciones, por el contrario, habitan lo horizontal. Lo bello promete libertad y

meramente aditivos. La adición se

reconciliación. En presencia de lo bello desaparecen los anhelos y los imperativos. Así es como hace posible una relación libre con el mundo y consigo mismo. La estética hegeliana de lo bello se opone diametralmente al régimen estético actual. La calocracia neoliberal genera imperativos. El bótox, la bulimia y las operaciones estéticas reflejan su terror. Lo bello, sobre todo, tiene que suscitar estímulos y captar la es *inalienable*, hoy se somete por completo a la lógica del capital. La libertad del arte se subordina a la libertad del capital.

atención. Incluso el arte, que para Hegel

## POLÍTICA DE LO BELLO

En Antropología en sentido pragmático, Kant concibe el «ingenio» (ingenium) como un «lujo de las cabezas». Este es posible en un espacio de libertad que está libre de menesterosidades y necesidades. Por eso es «floreciente», «así como la naturaleza parece que en sus flores está haciendo un juego mientras que en sus frutos está haciendo un negocio»[115]. La belleza de las flores se debe a un lujo que está libre de toda economía. Es la expresión de un juego

libre, sin coerción ni finalidad. Así es como se opone al trabajo y al negocio. Donde lo que impera son las coerciones y las necesidades, no hay márgenes para el juego, que es constitutivo de lo bello. Lo bello es un fenómeno del lujo. Lo necesario, que solo está vuelto a la menesterosidad, no es bello. Según Aristóteles, el hombre libre es alguien que es independiente de las precariedades de la vida y de sus imperativos. Tiene a su disposición tres

precariedades de la vida y de sus imperativos. Tiene a su disposición tres formas libres de vida, que se diferencian de aquellas otras formas de vida que solo se ordenan a la conservación de la vida. Así es como la vida del comerciante, centrada en la ganancia, no

tienen en común su interés por lo "bello", es decir, por las cosas no necesarias ni meramente útiles»<sup>[116]</sup>. Entre ellas se encuentran la vida que se enfoca en el disfrute de las cosas bellas, la vida que engendra actos bellos en la polis y, finalmente, la vida contemplativa de los filósofos, la cual, al investigar lo que nunca perece se

es libre: «Estas tres formas de vida

al investigar lo que nunca perece, se mantiene en el ámbito de la belleza perpetua.

Lo que constituye la vida del político (bios politikos) es el hecho de actuar. Dicha vida no queda sometida al veredicto de la necesidad ni de la utilidad. Ni trabajar ni producir son un

bios politikos: no se encuentran entre las formas de vida que son dignas de un hombre libre y en las que se manifiesta la libertad, pues se limitan a producir lo necesario para vivir y lo útil. No son acciones que se realicen por mor de ellas mismas. A causa de su falta de libertad y de que vienen determinadas desde fuera, no son bellas. Como para la convivencia humana se necesitan organizaciones sociales, estas representan ninguna acción genuinamente política. Ni la necesidad ni la utilidad son categorías de lo bello. Como hombres libres, los políticos tienen que generar días bellos más allá

de lo necesario para vivir y de lo útil.

Actuar políticamente significa hacer que comience algo del todo nuevo. Toda forma de coerción o necesidad

le arrebata a la acción su belleza. Son

bellas aquellas cosas y actividades que no están dominadas por la necesidad ni por la utilidad. Las formas de vida del hombre libre son todas ellas un lujo en la medida en que representan una luxación o una dislocación respecto de

lo necesario y de lo útil, es decir, en la no son acciones genuinamente políticas.

medida en que divergen de ello. La economía o la administración que se necesitan para mantener una comunidad

Tanto en Platón como en Aristóteles,

lo bello (to kalon) va mucho más allá de

es una ética de lo bello. También se aspira a la justicia a causa de su belleza. Platón incluye la justicia entre lo más bello (to kalliston<sup>[117]</sup>). En la ética eudemonista, Aristóteles introduce el particular concepto de kalokagathia, lo bellamente bueno. Aquí, lo bueno se subordina a lo bello o se coloca tras él. Lo bueno culmina al resplandor de lo bello. La política ideal es la política de lo bello.

la sensación estética. La ética de Aristóteles de la felicidad (*eudaimonia*)

En la actualidad no es posible ninguna *política de lo bello*, pues la política actual queda sometida por completo a los imperativos sistemáticos.

política de lo bello es una política de la libertad. La *falta de alternativas*, bajo cuyo yugo *trabaja* la política actual, hace imposible la acción genuinamente política. La política actual no *actúa*, sino que *trabaja*. La política tiene que ofrecer una alternativa, una *opción* real. De otro modo degenera en dictadura. El político, en cuanto que secuaz del

Apenas dispone de márgenes. La

sistema, no es un hombre libre en sentido aristotélico, sino un siervo.

El término inglés *fair* se caracteriza por sus múltiples dimensiones. Significa tanto «justo» como «bello». También en alemán antiguo *fagar* quiere decir

«bello». La palabra alemana fegen,

brillo». El doble significado de la palabra fair es una impresionante indicación de que, en un principio, la belleza y la justicia estaban asentadas en la misma noción. La justicia se percibe como bella. Es una sinestesia peculiar la que enlaza la justicia con la belleza. En su libro Sobre la belleza y el ser justo, Elaine Scarry describe las implicaciones éticas y políticas de la belleza, y trata de obtener un acceso estético a la experiencia ética. Según Scarry, la percepción de o la presencia de lo bello implica «una invitación al juego limpio ético»[118]. Determinadas

cualidades de lo bello agudizan una

«barrer», significa originalmente «sacar

sensación intuitiva de justicia: «Hasta ahora hemos mostrado de qué manera las propiedades que forman parte del objeto bello [...] nos ayudan a obtener justicia»<sup>[119]</sup>. Es bella la simetría, en la cual se basa también la idea de justicia. La relación justa implica de manera necesaria una proporción simétrica. Una asimetría total provoca una sensación de fealdad. La injusticia misma se expresa una proporción sumamente asimétrica. En efecto, Platón piensa lo bueno desde la belleza de lo simétrico.

Scarry remite a una experiencia de lo bello que «des-narcisifica» al sujeto; es más, que lo desinterioriza. En presencia de lo bello, el sujeto se retira, dejando espacio para el otro. Esta retirada radical del sí mismo en beneficio del otro es un acto ético:

Según Simone Weil, la belleza

exige de nosotros «renunciar a nuestra figurada posición como centro». [...] No es que cesemos de estar en el centro de nuestro mundo propio, sino que, voluntariamente, cedemos nuestro terreno a las cosas ante las cuales nos hallamos<sup>[120]</sup>.

En presencia de lo bello, el sujeto asume una posición lateral, se pone a un lado, en lugar de imponerse abriéndose (lateral figure). Se retira en beneficio del otro. Scarry cree que esta experiencia estética en presencia de lo bello se prolonga hasta lo ético. La retirada del sí mismo es esencial para la

justicia. Es decir, la justicia es un estado *bello* de convivencia. La alegría estética

se puede traducir a lo ético:

paso. Pasa a ser una figura lateral

Está claro que un juego limpio ético, que hace necesaria una «simetría de toda relación», se ve apoyado en gran medida por una pulcritud estética, que suscita en todos los participantes, dentro de su

propia lateralidad [*lateralness*], un estado de alegría<sup>[121]</sup>.

Frente a las expectativas de Scarry, la experiencia de lo bello resulta hoy fundamentalmente narcisista. No la domina la *lateralidad* (*lateralness*), sino una centralidad (centralness) narcisista. Se vuelve consumista. Frente al objeto de consumo se asume una posición central. Esta postura consumista destruye la alteridad del otro, en beneficio de la cual uno se pondría a un lado o se retiraría. Destruye la heterogeneidad de lo distinto, la alteridad.

Tampoco el atractivo sexual, o

juego limpio o fairness, al no permitir ninguna lateralidad, o *lateralness*. Hoy no resulta posible aquella experiencia de lo bello que conmocionaría la posición central del sujeto. La belleza misma se vuelve pornográfica; es más, anestésica. Sufre menoscabo de toda trascendencia, de toda significancia, incluso de todo valor que capacitaría para, yendo más allá de lo meramente estético, acoplarse con lo ético y con lo político. La belleza, completamente desacoplada del juicio ético y moral, se entrega a la inmanencia del consumo.

sexyness, se compadece bien con el

## EL TEATRO PORNOGRÁFICO

A la pregunta de por qué abandonó definitivamente el teatro, Botho Strauß responde:

Simplemente se acabó. Sobre el escenario yo quería ser un erotómano, pero quienes mandan hoy en el teatro —en un sentido estético o literal— son los pornógrafos. A mí me interesan las vinculaciones y las vicisitudes eróticas, pero hoy ya

no se entablan vinculaciones ni se producen vicisitudes, sino que siempre se expone solo aspecto pornográfico asunto<sup>[122]</sup>

pornógrafo por ser indirecto y por dar rodeos. Ama las distancias escénicas. Se conforma con alusiones, en lugar de

La erótica es alusiva y no directamente afectante. En eso se diferencia de la pornografía. El modo temporal de lo

pornográfico es directo y sin ambages. Demora, ralentización y distracción son

erotómano se diferencia del exponer directamente el tema. El actor erótico no es un expositor pornográfico.

las modalidades temporales de lo erótico. Lo deíctico, mostrar de forma directa el asunto, es pornográfico. La pornografia evita rodeos. Va directamente al asunto. Por el contrario, lo que resulta erótico son los signos, que circulan sin revelar. Lo que resultaría pornográfico sería el teatro de la revelación. Eróticos son los secretos, que, sobre todo, son indesvelables. En eso se diferencian de las informaciones ocultas y retenidas, que podrían desvelarse. Pornográfico resulta, justamente, un desvelamiento progresivo que llega hasta la verdad o la transparencia.

Al teatro pornográfico le falta lo

los niveles. El sujeto narcisista actual lo percibe todo solo como sombreados de sí mismo. Es incapaz de ver al otro en su alteridad. El diálogo no es una escenificación de desnudamientos

recíprocos. Ni las confesiones ni las

En un texto laudatorio dedicado a la

revelaciones resultan eróticas.

dialógico. Según Strauß, es una «empresa psicopática privada». La capacidad de diálogo, de entablar una relación con lo distinto, es más, siquiera de *escuchar*, va menguando hoy en todos

actriz Jutta Lampe escribe Botho Strauß: Si apenas estábamos escuchando

Si apenas estábamos escuchando aún el tono argénteamente infantil, casi cantarín, en el siguiente momento ha bajado en un intervalo brusco a un timbre gutural, casi chillón, por momentos verdaderamente ordinario. La tesitura que cambia rápidamente no es un gesto de coloratura, sino la energía de enlace dialógico propia de querer saber a toda costa algo del otro y en común con él<sup>[123]</sup>.

Lo que caracteriza a la sociedad actual es la falta de energía de enlace dialógico. Cuando del escenario desaparece lo dialógico, surge un teatro de las afectaciones. Estas no están estructuradas dialógicamente. Implican una *negación de lo distinto*. Los sentimientos son narrativos. Las emociones son impulsivas. Ni las

emociones ni las afectaciones despliegan un espacio narrativo. El teatro de las afectaciones no narra. Más bien, una masa de afectaciones se carga directamente sobre el escenario. En eso consiste su carácter pornográfico. Los sentimientos tienen también una temporalidad distinta a las emociones y las afectaciones. Poseen una duración, una longitud narrativa. Las emociones son esencialmente más pasajeras que los sentimientos. Las afectaciones se limitan a un momento. Y los sentimientos son

empatía, mientras que no hay una emoción o una afectación conjuntas. Tanto las afectaciones como las emociones son expresión de un sujeto aislado y monológico.

La actual sociedad íntima elimina cada vez más modalidades y márgenes objetivos, en los que uno pueda

los únicos que tienen acceso a lo dialógico, al *otro*. Por eso existe la

objetivos en los que uno pueda escabullirse *de sí mismo*, de su *psicología*. La intimidad se contrapone a la distancia lúdica, a lo teatral. Lo decisivo para el juego son las formas objetivas y no los estados psicológicos y subjetivos. El juego riguroso o el ritual exoneran el alma, no concediendo

ningún margen a la pornografía anímica: «En ella no se produce excentricidad, egolatría ni exaltación. El encanto y el juego riguroso excluyen el arbitrio emocional, el nudismo anímico y lo psicopático». La actriz, es más, la jugadora pasional, es despsicologizada, desubjetivizada y desinteriorizada hasta convertirse en nadie: «Tú no eres nadie, pues de otro modo no serías una gran actriz». El nadie (del latín nemo) no tiene ningún alma que se pudiera desnudar. Frente al nudismo anímico de la pornografía, frente a lo psicopático, Strauß exige una autotrascendencia nemológica en la que, yendo más allá de sí mismo, uno se dirija al otro y se deje seducir por él. El teatro erótico es el lugar en el que es posible la seducción, la *fantasía para el otro*.

## DEMORARSE EN LO BELLO

El conjuro de Fausto «¡Pero quédate! ¡Eres tan hermosa!» oculta un aspecto importante de lo bello, pues precisamente lo bello invita demorarse. Lo que obstaculiza la demora contemplativa es la voluntad. Pero al contemplar lo bello la voluntad se retira. Este aspecto contemplativo de lo bello también es central para la concepción que Schopenhauer tenía del arte, según la cual

el placer estético que produce la belleza consiste en buena parte en que, al entrar en el estado de pura contemplación, quedamos relevados por el momento de todo querer, es decir, de todo deseo y cuidado, por así decirlo, liberados de nosotros mismos<sup>[124]</sup>.

Lo bello me desembaraza de mí mismo. El yo se sume en lo bello. En presencia

Lo que hace que transcurra el tiempo es la voluntad, el interés; es más, el

de lo bello, se desprende *de sí mismo*. conato (el impulso). Sumirse contemplativamente en lo bello, cuando retrae, engendra un estado en el que, por así decirlo, el tiempo se queda quieto. La ausencia de querer y de interés detiene el tiempo, incluso lo aplaca.

Esta quietud es lo que distingue a la

el querer se retira y el sí mismo se

visión estética de la percepción meramente sensible. En presencia de lo bello, el ver *ha llegado a su destino*. Ya no es empujado ni arrastrado hacia delante. Esta *llegada* es esencial para lo

La «eternidad del presente», que se alcanza en un demorarse en el que el transcurso temporal queda superado, se refiere a lo *distinto*: la «eternidad del presente»

es la presencia de lo otro. Así es como, demorándose en lo mismo, la eternidad resplandece como una luz que se difunde por lo distinto. Si alguna vez se reflexionó sobre tal eternidad en la tradición filosófica, fue en la frase de Spinoza: «El espíritu es eterno en la medida en que concibe las cosas bajo el aspecto de la eternidad»[125].

De acuerdo con esto, la tarea del arte consiste en la salvación de lo otro. La salvación de lo bello es la salvación de lo distinto. El arte salva lo distinto «resistiéndose a fijarlo a su estar

distinto, lo bello cancela el poder del tiempo. Precisamente hoy, la crisis de la belleza consiste en que lo bello se reduce a su estar presente, a su valor de uso o de consumo. El consumo destruye lo otro. Lo bello artístico es una resistencia contra el consumo. Según Nietzsche, el arte original es el arte de las fiestas. Las obras de arte

presente»[126]. Siendo lo enteramente

el arte de las fiestas. Las obras de arte son testimonios materializados de aquellos momentos dichosos de una cultura en los que el tiempo habitual, que es el que *transcurre*, ha sido superado:

¡Qué importa todo nuestro arte de las obras de arte cuando perdemos aquel arte más elevado, el arte de las fiestas! Antes, todas las obras de arte estaban puestas en la gran avenida triunfal del género humano como recordatorios y monumentos de instantes elevados y felices. Ahora, con las obras de arte se quiere apartar de la gran avenida del sufrimiento del género humano, durante un lascivo instante, a los pobres agotados y enfermos: se les ofrece una pequeña embriaguez y locura<sup>[127]</sup>.

de una *celebración nupcial*; es más, de un *tiempo elevado* en el que el tiempo habitual ha quedado superado. El tiempo festivo, al ser un tiempo elevado, *aplaca* el tiempo cotidiano —que sería el tiempo laboral habitual— *deteniéndolo*. Al tiempo festivo le es inherente el

esplendor de la eternidad. Cuando la «vía festiva» se reemplaza por la «vía del sufrimiento», el tiempo elevado de

Las obras de arte son como monumentos

la celebración nupcial se rebaja a un «breve momento» con su «pequeña embriaguez».

Tanto la fiesta como la celebración tienen un origen religioso. La palabra latina *feriae* significa el tiempo previsto

para los actos religiosos y cultuales. Fanum significa lugar sagrado, consagrado a una divinidad. La fiesta comienza cuando cesa el tiempo cotidiano profano («pro-fano» significa, etimológicamente, que se halla fuera del recinto sagrado). Presupone una consagración. Uno es consagrado e iniciado para entrar en el tiempo elevado de la fiesta. Si se suprime aquel umbral, aquel tránsito, aquella consagración que separa lo sagrado de lo profano, entonces solo queda el tiempo cotidiano y pasajero, que luego se explota como tiempo laboral. Hoy, el tiempo elevado ha desaparecido por completo en beneficio del tiempo laboral: no es más que una breve interrupción del tiempo laboral en la que uno descansa del trabajo para luego volver a ponerse por entero a disposición del proceso laboral. El descanso no es lo distinto del tiempo

laboral, que se totaliza. Incluso el descanso queda integrado en el tiempo

laboral. Por eso no mejora la calidad del tiempo.

En La actualidad de lo bello, Gadamer vincula el arte con la fiesta. En primer lugar, señala la peculiaridad de la expresión lingüística de que la fiesta se «celebra». La celebración remite a la peculiar temporalidad de la fiesta:

Evidentemente, «celebración» es palabra que suprime expresamente la noción de un objetivo al cual uno se dirige. La celebración es de tal modo que uno no tiene que ir primero ahí para luego llegar. Cuando se celebra una fiesta, esta siempre está ahí todo el tiempo. Ese es el carácter temporal de la fiesta: que se «celebra sin que ella se desintegre en la duración de momentos que se disgregan unos de otros»<sup>[128]</sup>

Durante la fiesta impera otro tiempo. En ella, se ha superado el tiempo como

pasajeros. No hay ningún objetivo al cual uno tuviera que dirigirse. Justamente dirigirse es lo que hace que el tiempo transcurra. La celebración de la fiesta suprime el transcurso. A la fiesta, a la celebración del tiempo elevado, le es inherente algo imperecedero. Entre el arte y la fiesta existe una analogía: «La esencia de la experiencia temporal del arte es que aprendemos a demorarnos. Esa es quizá la correspondencia a nuestra medida de lo que llamamos eternidad»<sup>[129]</sup>. En el momento en que las obras de

arte se exponen pierden su valor de culto. El valor expositivo desplaza el

sucesión de momentos fugaces y

exposiciones no son fiestas, sino espectáculos. El museo es su osario. Aquí a las cosas solo les surge un valor si son vistas, si suscitan atención, mientras que los objetos cultuales a menudo quedan ocultos. Incluso el ocultamiento incrementa su valor cultual. El culto no tiene nada que ver con la atención. La totalización de la

valor de culto. Las obras de arte no se erigen en la vía festiva, sino que se exponen en los museos. Las

atención destruye lo cultual.

Hoy, con las obras de arte se trata sobre todo en la *vía mercantil* y en la *vía bursátil*. No acreditan ni un valor de culto ni un valor expositivo. Es

que las somete al capital. Hoy, el valor especulativo resulta ser el valor supremo. La bolsa es el sitio de culto actual. El lugar de la redención lo ocupa la ganancia absoluta.

justamente su puro valor especulativo el

## BELLEZA COMO REMINISCENCIA

Benjamin eleva el recuerdo a la esencia de la existencia humana. De él surge «toda la fuerza de la existencia interiorizada». También es el recuerdo lo que constituye la esencia de lo bello. Incluso en su pleno «florecimiento», la belleza es «inesencial» sin recuerdo. Lo que resulta esencial para lo bello no es la presencia del brillo inmediato, sino que hubo un recuerdo que ahora sigue alumbrando. Así es como Benjamin se remite a Platón:

Las palabras del *Fedro* de Platón: «Quien ahora recién acaba de llegar de una consagración y es uno de quienes ahí han divisado mucho en el más allá, cuando vea un rostro divino o una figura corporal que imite bien la belleza, en un primer momento, recordando las estrecheces que padeció anteriormente, se verá afligido de consternación, pero luego, dirigiéndose directamente a ella, reconocerá su carácter y la venerará como a un dios, pues el recuerdo, que ahora ha sido elevado a idea de la belleza, la

contempla a su vez a ella estando junto con la cavilación en un terreno sagrado»[130].

Ante una figura bella, uno recuerda lo sido. Para Platón, la experiencia de lo bello es una repetición de lo que ha sido, un reconocimiento.

La experiencia de lo bello como recuerdo se sustrae al consumo, que está dominado por una temporalidad completamente distinta. Lo que se consume es siempre lo nuevo, y no lo

sido. El reconocimiento iría incluso en detrimento del consumo. La temporalidad del consumo no es el haber sido. Los recuerdos y la duración Este se nutre de un tiempo hecho añicos. Para maximizarse, destruye la duración.

Tampoco el caudal de informaciones, la

no se compadecen bien con el consumo.

trepidante secuencia de cortes que obliga al ojo a consumir rápidamente, permite ningún recuerdo permanente.

Las imágenes digitales no pueden captar la atención durante mucho tiempo. Enseguida se vacían de sus atractivos visuales y se desvanecen.

La experiencia clave de Marcel Proust es la experiencia de la duración, desencadenada por el sabor de la

magdalena mojada en la tila. Es el acontecimiento de un recuerdo. Una

«diminuta gotita» de tila se amplía hasta

recuerdo». A Proust se le hace partícipe de una «pequeña porción de tiempo puro». El tiempo se condensa en un aromático cristal temporal, en un «recipiente rebosante de aromas» que libera a Proust de la fugacidad del tiempo:

convertirse en un «inmenso edificio del

Habíame invadido un placer delicioso, aislado, sin la noción de su causa. Me habían hecho de nuevo las viscisitudes de la vida indiferente, sus desastres inofensivos, su brevedad ilusoria, de la misma manera que actúa, colmándome de una

esencia preciada: o más bien esta esencia no estaba en mí, era vo mismo. Había cesado de sentirme mediocre, limitado, mortal<sup>[131]</sup>

La narración de Proust es una praxis temporal que funda una duración en

medio de una «época de precipitación», en la cual todo, incluido el arte, «se lo despacha enseguida». Una praxis temporal que se opone al «desfile cinematográfico de las cosas»[132], al tiempo cinematográfico que se desintegra en una rápida sucesión de puntos de presente. La experiencia dichosa de duración surge de una fusión

de pasado y presente. El presente se ve conmovido, vivificado, es más, fecundado por el pasado:

Y esta causa la adivinaba

comparando aquellas diversas impresiones dichosas y que tenían de común entre ellas el que yo las sentía a la vez en el momento actual y en un momento lejano, hasta casi confundir el pasado con el presente, hasta hacerme dudar en cuál de los dos me encontraba<sup>[133]</sup>.

Lo bello no es la presencia inmediata ni el hecho de estar presentes las cosas. cosas y las nociones, unas correspondencias que acontecen a lo largo de amplios períodos temporales. Proust cree que la vida misma representa un entramado de relaciones, que «teje sin cesar [...] entre los acontecimientos», y que

Para la belleza son esenciales las correspondencias secretas entre las

entrecruza sus hilos, que los dobla para reforzar la trama, de suerte que entre el menor punto de nuestro pasado y todos los demás hay una espesa red de recuerdos que solo nos deja la elección de las comunicaciones<sup>[134]</sup>.

La belleza acontece donde las cosas están vueltas unas a otras y entablan relaciones. La belleza *narra*. Al igual que la verdad, es un acontecimiento *narrativo*:

la verdad solo empezará en el momento en que el escritor tome dos objetos diferentes, establezca su relación [...] y los encierre en los anillos necesarios de un bello estilo; incluso, como la vida, cuando, adscribiendo una calidad común a dos sensaciones, aísle su

esencia común reuniendo una y otra, para sustraerlas a las contingencias del tiempo, en una metáfora<sup>[135]</sup>.

El «internet de las cosas», que las conecta mutuamente, no es narrativo. La comunicación como intercambio de informaciones no *narra* nada. Se limita a contar. Lo que es bello son los

vínculos narrativos. Hoy, la adición desplaza a la narración. Las relaciones narrativas dejan paso a conexiones informativas. De la adición de informaciones no resulta ninguna narración. Las metáforas son relaciones narrativas. Hace que las cosas y los

mutuo.

La tarea del escritor es metaforizar el mundo, *poetizarlo*. Su mirada poética descubre las ocultas relaciones

amorosas entre las cosas. La belleza es

acontecimientos entablen un diálogo

el acontecimiento de una relación. Le es inherente una temporalidad peculiar. Se sustrae al disfrute inmediato, pues la belleza de una cosa solo se manifiesta más tarde, a la luz de otra cosa, como *reminiscencia*. Consta de

fosforecen.

La belleza es una tardana, una rezagada. Lo bello no es un brillo momentáneo, sino seguir alumbrando en

que

sedimentaciones históricas

Su oculta belleza, su esencia aromática, las cosas solo la desvelan posteriormente y a través de rodeos. Largo y despacioso es el paso de lo bello. A la belleza no se la encuentra en un contacto inmediato. Más bien acontece como reencuentro y

silencio. Su preferencia consiste en este reservarse. Los estímulos y los logros inmediatos obturan el acceso a lo bello.

La lenta flecha de la belleza. — La clase de belleza más noble es la que no nos cautiva de un solo golpe, la que no libra asaltos tempestuosos y embriagadores

reconocimiento:

(esta provoca făcilmente el hastío), sino la que se insinúa lentamente, la que se apodera de nosotros casi sin que nos demos cuenta, [...] en sueños<sup>[136]</sup>.

## ENGENDRAR EN LO BELLO

Un retumbamiento: es la verdad, aparecida ella misma entre los hombres, en medio de la nevasca de metáforas.

PAUL CELAN

En el diálogo *El banquete*, Platón establece una escala de niveles de lo bello. El amante de lo bello no se

hermoso. Más allá de la belleza habitual, sube esa escala hasta lo bello en sí. Pero la inclinación hacia el cuerpo hermoso no se condena. Más bien resulta una parte esencial; es más, un comienzo necesario del movimiento de ascenso hacia lo bello en sí.

Lo peculiar de la teoría platónica de

conforma con la visión de un cuerpo

lo bello consiste en que, ante lo bello, uno no se comporta de forma pasiva y consumidora, sino de forma activa y generadora. En presencia de lo bello, el alma se ve impelida a engendrar por sí misma algo bello. Al contemplar lo bello, el Eros despierta en el alma una fuerza engendradora. Por eso se llama «engendrar en lo bello» (*tokos en kalo*).

Por mediación de lo bello, el Eros tiene acceso a lo inmortal. Los «hijos

inmortales» que él engendra son obras

(*erga*) no solo poéticas o filosóficas, sino también políticas. Así es como Platón alaba por sus obras tanto a poetas, por ejemplo Homero o Hesíodo, como también a gobernantes, por

ejemplo Solón o Licurgo. Las leyes bellas son obras del Eros. No solo el

filósofo o el poeta son *erotómanos*, sino también el político. Actos políticos bellos se deben al Eros tanto como las obras filosóficas. La política que se deja conducir por el Eros es una *política de lo bello*.

El Eros, al ser una divinidad, otorga al pensar una consagración. Sócrates es iniciado por Diotima en los «misterios del Eros», que se sustraen tanto al conocimiento (*episteme*) como al discurso (*logos*). También Heidegger es un erotómano. Es el Eros lo que da alas al pensamiento y lo guía: «Lo llamo el

dice Parménides. El aletazo de ese Dios me toca siempre que doy un paso esencial en mi pensamiento y me atrevo a entrar en lo no transitado»<sup>[137]</sup>. Sin Eros, el pensar se degrada a «mero trabajar». El trabajo, que es opuesto al Eros, profana y deshechiza el pensar.

Heidegger no emplaza lo bello en lo

Eros, el más antiguo de los dioses según

estético, sino en lo ontológico. Es un platónico. Según Heidegger, lo bello es «el nombre poético de la diferencia de ser»[138]. El Eros se refiere al ser: «Pero el ser se comprende en la aspiración al ser o, como dicen los griegos, en el Eros»<sup>[139]</sup>. A lo bello se le otorga una consagración ontológica. La «diferencia ontológica» distingue al ser de lo ente. Ente es todo aquello que es. Pero su sentido se lo debe al ser. El ser no es un fondo del cual surja lo ente, sino el horizonte de sentido y de comprensión, únicamente a cuya luz se hace posible un comportarse en relación con lo ente, comprendiéndolo. Heidegger concibe lo

expresamente como un fenómeno de la verdad más allá de la complacencia estética:

La verdad es la verdad del ser. La belleza no es algo que suceda adicionalmente a esta verdad. Cuando la verdad se pone en obra, se manifiesta. Este manifestarse, en cuanto que tal ser de la verdad en la obra v como obra, es la belleza. Así es como lo bello forma parte del acontecer la verdad. Lo bello no es solo algo relativo al agrado ni es meramente objeto agrado<sup>[140]</sup>.

La verdad como verdad del ser es un suceso, un acontecimiento que es lo único que otorga a lo ente sentido y significado. Así es como una nueva verdad pone a lo ente bajo una luz completamente distinta, modificando nuestra relación con el mundo y nuestra comprensión de la realidad. La verdad hace que todo se muestre de otro modo. El acontecimiento de la verdad define de nuevo lo que es real. Engendra un «es» distinto. La obra es el lugar que gesta, recibe y encarna acontecimiento de la verdad. El Eros está apegado a lo bello, a manifestación de la verdad. En eso se diferencia del agrado. El tiempo en el

que predomina el agrado, el «me gusta», es —diría Heidegger— un *tiempo sin Eros, sin belleza*.

En cuanto que acontecimiento de la

verdad, lo bello es *generativo*, engendrante, incluso *poetizante*. Da a

ver. Lo bello es este *don*. Lo bello no es la obra como producto, sino *sobresalir* la verdad *resplandeciendo*. Lo bello trasciende también la *complacencia desinteresada*. Lo estético no tiene ningún acceso a lo bello en un sentido enfático. Al ser el resplandeciente sobresalir de la verdad, lo bello es inaparente, en cuanto que se oculta tras

los fenómenos. También en Platón es necesario cierto apartar la vista de figuras bellas para llegar a vislumbrar lo *bello en sí*.

A lo bello se le priva hoy de toda

consagración. Ha dejado de ser un

acontecimiento de la verdad. Ninguna diferencia ontológica, ningún Eros lo protege del consumo. Es un *mero ente*, algo que está simplemente dado y

presente en su obviedad. Uno se lo encuentra dado simplemente como objeto del agrado inmediato. *Engendrar en lo bello* deja paso a lo bello como *producto*, como objeto de consumo y de agrado estético.

Lo bello es lo vinculante. Funda duración. No es casual que, en Platón, lo «bello en sí» «sea eternamente» (aei poético de la diferencia de ser» lo bello es algo que a uno tan solo le agrade. Es lo vinculante, lo normativo, lo que *da* la medida por excelencia. Eros es la *aspiración a lo vinculante*. Badiou lo llamaría «fidelidad». En su *Elogio del amor* escribe:

 $on^{[141]}$ ). Tampoco como «nombre

Pero es siempre para decir: de lo que fue un azar voy a sacar otra cosa. Voy a sacar de él una duración, una obstinación, un compromiso, una fidelidad. Entonces, «fidelidad» es una palabra que empleo aquí en mi jerga filosófica hurtándola de su

contexto habitual. Significa justamente el pasaje de un encuentro azaroso a construcción tan sólida como si hubiese sido necesaria<sup>[142]</sup>.

La fidelidad y lo vinculante se implican mutuamente. Lo vinculante exige fidelidad. La fidelidad presupone lo vinculante. La fidelidad incondicional. En eso consiste su metafísica; es más, su trascendencia. La

creciente estetización de cotidianeidad es justamente lo que hace

imposible la experiencia de lo bello como experiencia de lo vinculante. Lo único que engendra dicha estetización creciente volatilidad no solo afecta a los mercados financieros. Hoy abarca a toda la sociedad. Nada tiene consistencia ni duración. En vista de una contingencia radical se suscita el anhelo de lo vinculante más allá de la cotidianeidad. Hoy nos hallamos en una crisis de lo bello en la medida en que a este se lo satina, convirtiéndolo en objeto de agrado, en objeto del «me gusta», en algo arbitrario y placentero. La

salvación de lo bello es la salvación de

lo vinculante.

son objetos de un agrado pasajero. La



BYUNG-CHUL HAN (Seúl, Corea del Sur, 1959). Byung-Chul Han estudió metalurgia en Corea antes de mudarse a Alemania, en la década de 1980, para estudiar filosofía, literatura alemana y teología católica en Friburgo y Múnich. En una entrevista explicó: «Al final de

mis estudios [de metalurgia] me sentí

como un idiota. Yo, en realidad, quería estudiar algo literario, pero en Corea ni podía cambiar de estudios ni mi familia me lo hubiera permitido. No me quedaba más remedio que irme. Mentí a mis padres y me instalé en Alemania pese a que apenas podía expresarme en alemán. [...] Yo quería estudiar literatura alemana. De filosofia no sabía nada. Supe quiénes eran Husserl y Heidegger cuando llegué a Heidelberg. Yo, que soy un romántico, pretendía estudiar literatura, pero leía demasiado despacio, de modo que no pude hacerlo. Me pasé a la filosofia. Para estudiar a Hegel la velocidad no es importante. Basta con poder leer una página por Recibió su doctorado en Friburgo con una disertación sobre Martin Heidegger,

día».

en 1994. En 2000, se incorporó al Departamento de Filosofía de la Universidad de Basilea, donde completó su habilitación. En 2010 se convirtió en

miembro de la facultad *Staatliche Hochschule für Gestaltung Karlsruhe*, donde sus áreas de interés fueron la filosofia de los siglos XVIII, XIX y XX, la ética, la filosofia social, la

la estética, la religión, la teoría de los medios, y la filosofía intercultural. Desde 2012, es profesor de estudios de

fenomenología, la antropología cultural,

(UdK), donde dirige el *Studium Generale*, o programa de estudios generales, de reciente creación.

Han es autor de dieciséis libros, de los cuales los más recientes son tratados acerca de lo que él denomina la

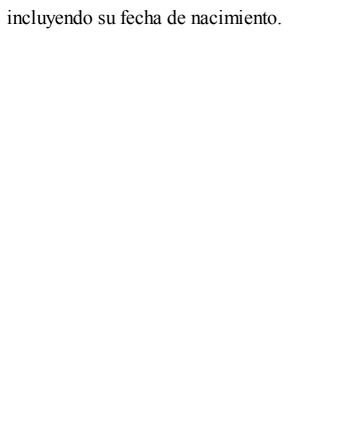
filosofia y estudios culturales en la Universidad de las Artes de Berlín

«sociedad del cansancio» (Müdigkeitsgesellschaft), y la «sociedad de la transparencia» (Transparenzgesellschaft), y sobre su concepto de Shanzai, neologismo que busca identificar los modos de la deconstrucción en las prácticas contemporáneas del capitalismo chino.

creada por las fuerzas del mercado neoliberal, que él entiende como el insaciable impulso hacia la divulgación voluntaria de todo tipo de información que raya en lo pornográfico. Según Han, los dictados de la transparencia imponen un sistema totalitario de apertura a expensas de otros valores sociales como la vergüenza, el secreto y la confidencialidad. Hasta hace poco, Han se negaba a dar entrevistas de radio y televisión, y

raramente divulga en público sus detalles biográficos o personales,

El trabajo actual de Han se centra en la «transparencia» como norma cultural



## Notas

[1] G. W. F. Hegel, *Lecciones de estética*, vol. 1, Barcelona, Edicions 62, 1989, p. 40. <<

<sup>[2]</sup> *Ibid*. <<

[3] R. Barthes, *Mitologías*, México, Siglo XXI, 1999, p. 155. <<

<sup>[4]</sup> *Ibid.*, p. 156. <<

[5] C. Gampert, cadena de radio Deutschlandfunk, programa *Kultur heute*, intervención del 14 de mayo de 2012. <<

[6] «Jeff Koons über Vertrauen», en *Süddeutsche Zeitung*, edición del 17 de mayo de 2010. <<

<sup>[7]</sup> H.-G. Gadamer, Aktualität des Schönen. Kunst als Spiel, Symbol und

Fest, en Gesammelte Werke, Ästhetik und Poetik I: Kunst als Aussage, vol. 8, Tubinga, 1993, p. 125. <<

[8] Cfr. W. Welsch, Ästhetisches Denken, Stuttgart, 2010, p. 9 ss. La anestetización, o anestética, Welsch no

anestetización, o anestética, Welsch no la entiende en el sentido de la anestesia, sino de la no-estética, de la cual él trata de extraer aspectos positivos. <<

[9] R. Barthes, *El placer del texto*, México, Siglo XXI, 1993, p. 19. <<

[10] J. Baudrillard, *El otro por sí mismo*, Barcelona, Anagrama, 1997, p. 27. <<

[11] G. Bataille, *El erotismo*, Barcelona, Tusquets, 2002, p. 110 s. <<

[12] W. Menninghaus, *Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfindung*, Frankfurt del Meno, 1999, p. 7. <<

[13] K. Rosenkranz, Ästhetik des Häßlichen, Darmstadt, 1979, p. 312 s.

(trad. cast. Estética de lo feo, Madrid, Julio Ollero Editor, 1992). <<

[14] R. Pfaller, Das schmutzige Heilige

und die reine Vernunft. Symptome der Gegenwartskultur, Frankfurt del Meno,

2008, p. 11. <<

[15] J. Baudrillard, *El otro por sí mismo, op. cit.*, p. 36. <<

[16] W. Benjamin, «La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica», en *Discursos Interrumpidos I*, Madrid, Taurus, 1989, p. 47. <<

[17] R. Barthes, *La cámara lúcida*, Barcelona, Paidós, 1990, p. 191. <<

[18] Platón, *El banquete*, 210e. <<

<sup>[19]</sup> *Ibid.*, 211e. <<

<sup>[20]</sup> Platón, *Fedro*, 244a. <<

[21] E. Burke, Philosophische Untersuchung über den Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen und

*Schönen*, Hamburgo, 1989, p. 193 s. <<

<sup>[22]</sup> *Ibid.*, p. 160. <<

<sup>[23]</sup> *Ibid.*, p. 192. <<

<sup>[24]</sup> *Ibid.*, p. 154. <<

<sup>[25]</sup> *Ibid*. <<

<sup>[26]</sup> *Ibid.*, p. 155 s. <<

<sup>[27]</sup> *Ibid.*, p. 194. <<

<sup>[28]</sup> *Ibid.*, p. 67. <<

<sup>[29]</sup> *Ibid.*, p. 176. <<

[30] T. W. Adorno, *Teoria estética*, Madrid, Akal, 2004, p. 94. <<

[31] I. Kant, *Kritik der Urteilskraft*, en *Werke in zehn Bänden*, Darmstadt, 1957, p. 330. <<

## [32] Por ejemplo, W. Welsch, Ästhetisches Denken, Stuttgart, 2003.

[33] T. W. Adorno, *Teoría estética, op. cit.*, p. 438. <<

<sup>[34]</sup> *Ibid*. <<

<sup>[35]</sup> *Ibid.*, p. 397. <<

<sup>[36]</sup> *Ibid.*, p. 128. <<

<sup>[37]</sup> *Ibid.*, p. 133. <<

<sup>[38]</sup> *Ibid.*, p. 130. <<

<sup>[39]</sup> *Ibid.*, p. 134. <<

<sup>[40]</sup> Ibíd. <<

<sup>[41]</sup> *Ibid.*, p. 133. <<

<sup>[42]</sup> *Ibid.*, p. 133. <<

<sup>[43]</sup> *Ibid.*, p. 132. <<

<sup>[44]</sup> *Ibid*. <<

<sup>[45]</sup> *Ibid.*, p. 134. <<

<sup>[46]</sup> *Ibid.*, p. 133. <<

[47] R. Barthes, *La cámara lúcida, op. cit.*, p. 86 s. <<

<sup>[48]</sup> *Ibid*. <<

[49] W. Benjamin, Goethes Wahlverwandtschaften, en Gesammelte

Schriften, vol. I. 1., Frankfurt del Meno, 1991, p. 197. <<

<sup>[50]</sup> *Ibid.*, p. 195. <<

[51] San Agustín, Ausgewählte Schriften, vol. 8, Ausgewählte praktische Schriften homiletischen und katechetischen Inhalts, Múnich, 1925,

p. 175. <<

[52] G. Scholem, *Zur Kabbala und ihrer Symbolik*, Frankfurt del Meno, 1973, p.

77 s. <<

<sup>[53]</sup> *Ibid.*, p. 78. <<

<sup>[54]</sup> *Ibid.*, p. 78 s. <<

[55] R. Barthes, *El placer del texto, op. cit.*, p. 19. <<

<sup>[56]</sup> *Ibid.*, p. 19. <<

<sup>[57]</sup> *Ibid*. <<

[58] J. Baudrillard, *La transparencia del mal*, Barcelona, Anagrama, 1991,

*mal*, Barcelona, Anagrama, 1991, p. 177. <<

[59] *Íd.*, *Las estrategias fatalas*, Barcelona, Anagrama, 2000, p. 104. <<

<sup>[60]</sup> *Ibid.*, p. 113. <<

[61] R. Barthes, *Fragmentos de un discurso amoroso*, México, Siglo XXI, 1993, p. 125. <<

[62] J. Derrida, «¿Qué es la poesía?», en *Poesia*, I, 11, Milán, 1988. <<

[63] M. Heidegger, *Parmenides*, en *Gesamtausgabe*, vol. 54, Frankfurt del Meno, 1982, p. 249. <<

[64] R. Barthes, *La cámara lúcida, op. cit.*, p. 66. <<

<sup>[65]</sup> *Ibid.*, p. 100. <<

<sup>[66]</sup> *Ibid.*, p. 67. <<

<sup>[67]</sup> *Ibid.*, p. 97. <<

<sup>[68]</sup> *Ibid.*, p. 108 s. <<

<sup>[69]</sup> *Ibid.*, p. 86. <<

<sup>[70]</sup> *Ibid.*, p. 100. <<

<sup>[71]</sup> *Ibid.*, p. 100 s. <<

<sup>[72]</sup> *Ibid.*, p. 86. <<

<sup>[73]</sup> *Ibid.*, p. 105 s. <<

<sup>[74]</sup> *Ibid.*, p. 104. <<

<sup>[75]</sup> *Ibid*. <<

<sup>[76]</sup> *Ibid*. <<

<sup>[77]</sup> *Ibid.*, p. 103 s. <<

[78] I. Kant, *Crítica de la razón práctica*, Buenos Aires, Losada, 2003, p. 171. <<

[79] G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik 1, en Werke in zwanzig Bänden, vol. 13, Frankfurt del Meno,

1970, p. 203. <<

<sup>[80]</sup> Ibíd. <<

[81] M. Blanchot, *La escritura del desastre*, Caracas, Monte Ávila, 1990, p. 24. <<

<sup>[82]</sup> *Ibid.*, p. 11. <<

<sup>[83]</sup> *Ibíd.*, p. 49. <<

<sup>[84]</sup> *Ibid.*, p. 10. <<

[85] M. Blanchot, «[... absolute Leere des Himmels]», en Coelen, M. (ed.), Die andere Urszene, Berlín, 2008, p. 19. <<

[86] T. W. Adorno, *Teoria estética, op. cit.*, p. 99. <<

<sup>[87]</sup> *Ibid*. <<

<sup>[88]</sup> *Ibid.*, p. 100. <<

<sup>[89]</sup> *Ibid.*, p. 133. <<

<sup>[90]</sup> *Ibid.*, p. 243. <<

<sup>[91]</sup> *Ibid.*, p. 246. <<

<sup>[92]</sup> *Ibid.*, p. 216. <<

[93] T. W. Adorno, Minima Moralia. Reflexiones desde la vida dañada,

Madrid, Taurus, 2001, p. 75. Cursiva de

B. Han. <<

[94] I. Kant, *Kritik der Urteilskraft, op. cit.*, p. 234: «Si ahora, de modo similar, para este hombre promediado se busca la cabeza promediada, si para esta

cabeza promediada se busca la nariz promediada, etc., entonces *lo que queda* es esta figura *de la idea normal* del

hombre bello». <<

<sup>[95]</sup> *Ibid.*, p. 317. <<

<sup>[96]</sup> *Ibid.*, p. 318. <<

<sup>[97]</sup> *Ibid.*, p. 312. <<

[98] E. Illouz, ¿Por qué duele el amor?, Buenos Aires, Katz, 2012, p. 62. <<

[99] C. Schmitt, El nomos de la tierra en el derecho de gentes del ius publicum

europeum, México, Fondo de Cultura Económica, 2001, p. 463. <<

[100] Íd., Theorie des Partisanen.

Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, Berlín, 1963, p. 87 s. (trad. cast. Teoría del partisano, Madrid,

Trotta, 2013). <<

[101] G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik 1, op. cit., p. 157. <<

<sup>[102]</sup> *Ibid.*, p. 201. <<

[103] G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, en Werke in zwanzig Bänden, vol. 7, p. 439. <<

[104] Íd., Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften II, en Werke in zwanzig Bänden, vol. 9,

p. 368. <<

[105] Íd., Phänomenologie des Geistes, en Werke in zwanzig Bänden, vol. 3, p. 340. <<

[106] Íd., Vorlesungen über die Ästhetik 1, op. cit., p. 138. <<

<sup>[107]</sup> *Ibid*. <<

<sup>[108]</sup> *Ibid.*, p. 156. <<

<sup>[109]</sup> *Ibid.*, p. 154. <<

<sup>[110]</sup> *Ibid.*, p. 60. <<

<sup>[111]</sup> *Ibid.*, p. 155. <<

<sup>[112]</sup> *Ibid.*, p. 155 s. <<

<sup>[113]</sup> *Ibid.*, p. 155. <<

G. W. F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, en

Werke in zwanzig Bänden, vol. 8, p. 12.

<<

[115] I. Kant, *Anthropologie in pragmatischer Hinsicht*, Akademie-Ausgabe, vol. 7, p. 201. <<

[116] H. Arendt, *La condición humana*, Barcelona, Paidós, 1993, p. 26. <<

 $^{[117]}$  Platón, La República, 358a. <<

[118] E. Scarry, *On Beauty and Being Just*, Princeton, 1999, p. 93. <<

<sup>[119]</sup> *Ibid.*, p. 108. <<

<sup>[120]</sup> *Ibid.*, p. 111 s. <<

<sup>[121]</sup> *Ibid.*, p. 114. <<

[122] «Am Rande. Wo sonst. Ein ZEIT-Gespräch mit Botho Strauß», en *ZEIT*, edición del 14 de septiembre de 2007.

[123] «Noch nie einen Menschen von innen gesehen?», en *Frankfurter Allgemeine Zeitung*, edición del 17 de mayo de 2010. <<

[124] A. Schopenhauer, *El mundo como voluntad y representación*, Madrid, Trotta, 2003, p. 461. <<

[125] M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit, Frankfurt del Meno, 1991,

p. 295. <<

<sup>[126]</sup> *Ibid*. <<

[127] F. Nietzsche, *La gaya ciencia*, Madrid, Edaf, 2002, p. 165. <<

[128] H.-G. Gadamer, *Die Aktualität des Schönen, op. cit.*, p. 54. <<

<sup>[129]</sup> *Ibid.*, p. 60. <<

[130] W. Benjamin, Goethes Wahlverwandtschaften, op. cit., p. 178.

[131] M. Proust, En busca del tiempo

perdido. Por el camino de Swann, Madrid, Sarpe, 1985, p. 71. <<

[132] Íd., En busca del tiempo perdido.

El tiempo recobrado, Madrid, Alianza. p. 118. <<

<sup>[133]</sup> *Ibid.*, p. 113. <<

<sup>[134]</sup> *Ibid.*, p. 207. <<

<sup>[135]</sup> *Ibid.*, p. 122. <<

[136] F. Nietzsche, *Humano, demasiado humano*, Madrid, Edaf, 2003, p. 135. <<

[137] M. Heidegger, Briefe Martin Heideggers an seine Frau Elfride

1915-1970, Múnich, 2005, p. 264 (trad. cast. ¡Alma mía! Cartas a su mujer

Elfride 1915-1970, Buenos Aires,

Manantial, 2008). <<

| [138]               | Íd.,     | Zu  |    | Hölderlin. |     |
|---------------------|----------|-----|----|------------|-----|
| Griechenlandreisen, |          |     |    |            | en, |
| Gasami              | tausaaha | vo1 | 75 | Frankfurt  | del |

*Gesamtausgabe*, vol. 75, Frankfurt del Meno, 2000, p. 29. <<

<sup>[139]</sup> Íd., Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet,

en: del mismo autor, Gesamtausgabe, vol. 34, Frankfurt del Meno, 1997, p. 238. <<

[140] Íd., Der Ursprung des Kunstwerkes, Stuttgart, 1986, p. 67. <<

<sup>[141]</sup> Platón, *El banquete*, 211b. <<

[142] A. Badiou, Elogio del amor,

Buenos Aires, Paidós, 2012, p. 47 s. <<