# Gerald A. Cohen Si eres igualitarista, dcómo es que eres tan rico P

relevante efectuada hasta ahora al liberalismo de carácter igualitarista. "Éste es un libro inusual, una mezcla muy lograda de autobiografía, perspectiva del autor... que, en mi opinión, representa la crítica más historia intelectual y filosofía moral que refleja la característica

Las cuestiones que se pregunta son las que deberían preocuparnos a todos.

Thomas Nagel, Times Literary Supplement

Gerald A. Cohen Si eres igualitarista, ccómo es que eres tan rico?

puede ser rico o sinceramente igualitarista, pero no ambas cosas a la una conclusión definitiva para lograr su objetivo principal, que consiste argumentos que sostienen este planteamiento, aunque renuncia a dar Muchos pensadores parecen dar por supuesto (o sentado) que se vez. Como buen filósofo que es, Cohen examina los diversos en generar un debate de ideas sobre esta cuestión."

Economist

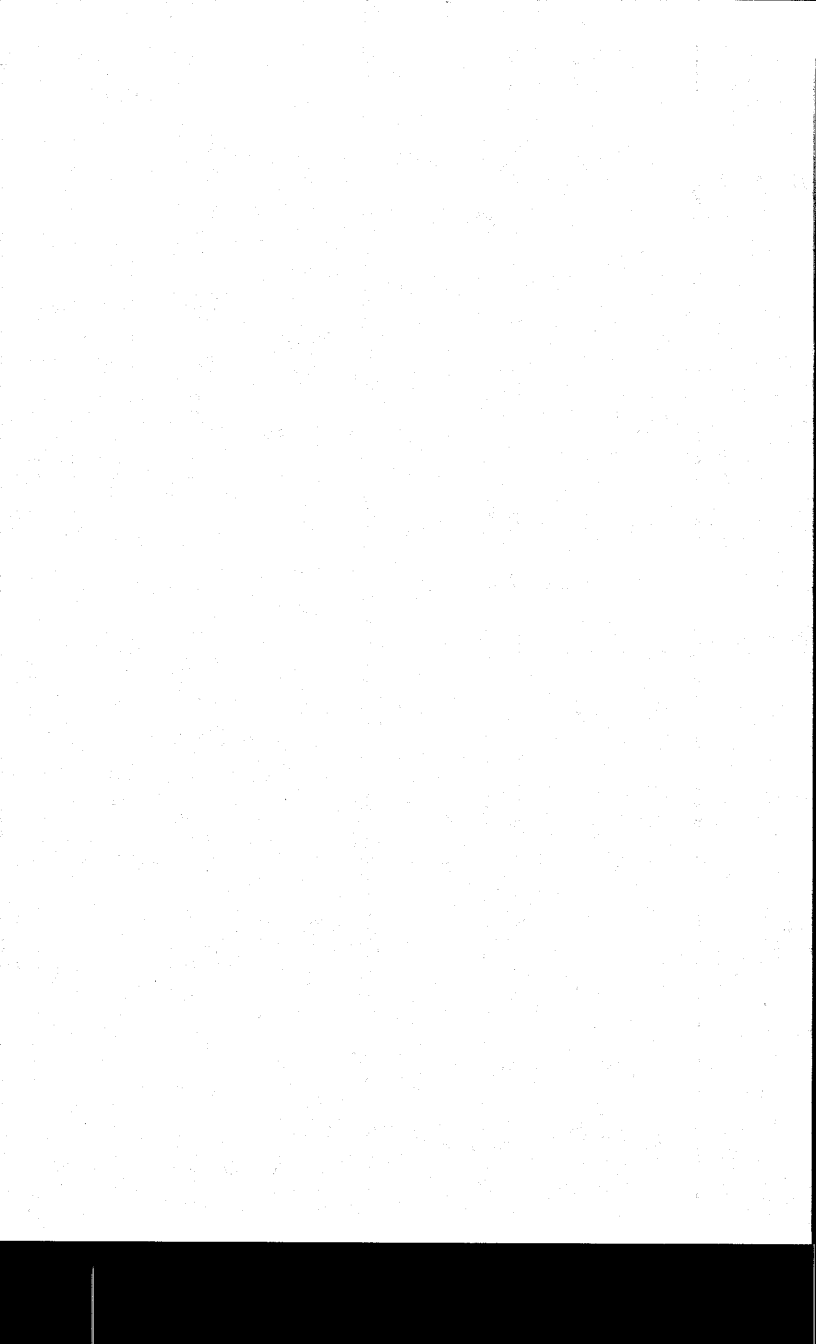
303.372 C678iy.

JNIVERSIDAD DE CHIL PROYECTO MECESUP Nº ASIGNACION: 796 UCH -0120

UNIVERSIDAD DE CHILE

2001

MECE C.1



(Thoteero Recession in ush 0120 Perm PRP3 tinse 15/05/06 Título original: If You're an Egalitarian, How Come You're So Rich?
Publicado en inglés, en 2000, por Harvard University Press, Cambridge (Mass.) y Londres.

Traducción de Luis Arenas Llopis y Óscar Arenas Llopis

Cubierta de Mario Eskenazi

Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorización escrita de los titulares del *copyright*, bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproducción total o parcial de esta obra por cualquier medio o procedimiento, comprendidos la reprografía y el tratamiento informático, y la distribución de ejemplares de ella mediante alquiler o préstamo públicos.

© 2000 by President and Fellows of Harvard College

© 2001 de la traducción, Luis Arenas Llopis y Óscar Arenas Llopis

© 2001 de todas las ediciones en castellano,

Ediciones Paidós Ibérica, S.A.,

Mariano Cubi, 92 - 08021 Barcelona, y Editorial Paídós, SAICF,

Defensa, 599 - Buenos Aires http://www.paidos.com

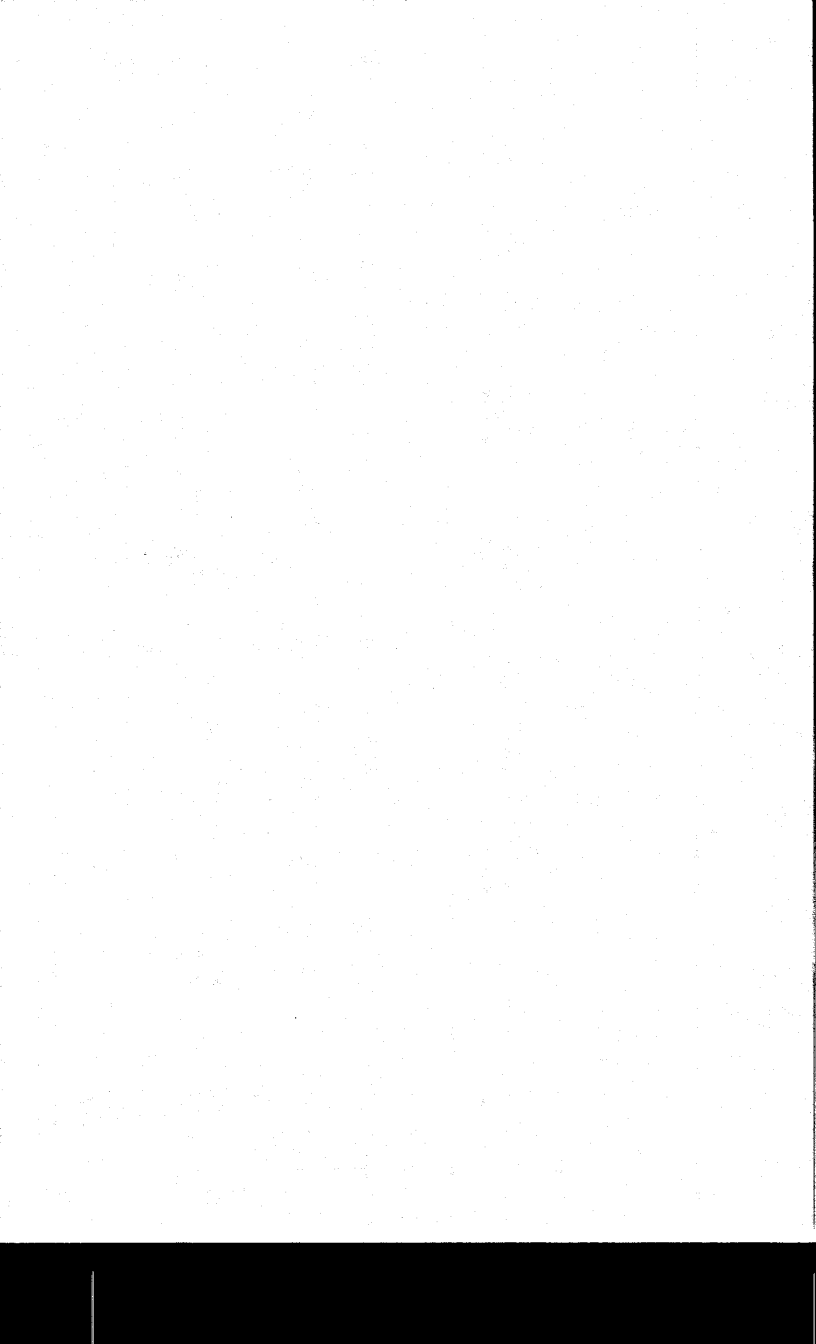
ISBN; 84-493-1093-8 Depósito legal; B-28,508/2001 Impreso en Gràfiques 92, S.A. Av. Can Sucarrats, 91 - 08191 Rubí (Barcelona)

Impreso en España - Printed in Spain

COMPANY PRODUCT CONTRACTOR

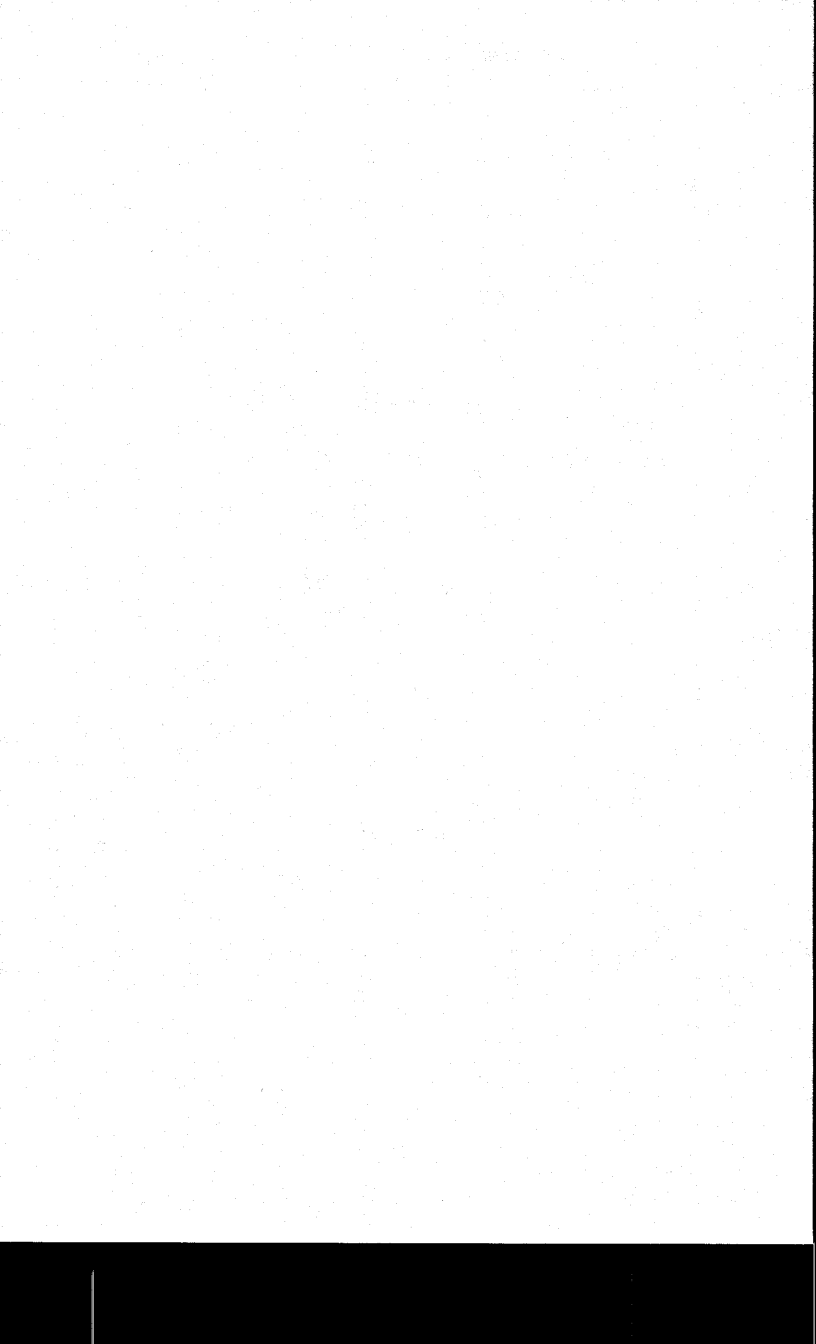
The second secon

Con gratitud a mi amado bermano Michael



### SUMARIO

| 11<br>15 | 33                                                                                                                                                                                                                                                                   | 83<br>109<br>137                                                                        | 157<br>159<br>181<br>201 | 243<br>245<br>253<br>253 |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|--------------------------|
| Prefacio | <ol> <li>Paradojas de la convicción</li> <li>Política y religión en una infancia comunista y judía en Montreal</li> <li>El desarrollo del socialismo desde la utopía a la ciencia</li> <li>Hanal en Mary la meráfora obstérrica en la concepción matxista</li> </ol> | <ol> <li>1. Legel en Marx. Ja inclandia Observator.</li> <li>de la revolución</li></ol> | gera al problema del mal | Epílogo                  |



### Conferencia 8

# JUSTICIA, INCENTIVOS Y EGOÍSMO

Mi espalda es lo sufficientemente ancha y lo sufficientemente fuerte; no sería más que un cobarde si me fuera y dejara que ellos sufrieran los problemas sabiendo que la mitad de ellos no son capaces. «Ellos que son fuertes deben aguantar las flaquezas de aquellos que son débiles y no pensar en su propio placer.» Hay algo que de tan evidente no necesita mostrarse; brilla con luz propia. Está muy claro que te equivocas en la vida si vas detrás de esto y lo otro para hacer que las cosas sean más fáciles y placenteras para ti mismo. Un cerdo puede meter su hocico en el comedero y no pensar en nada más; pero, si tienes el corazón y el alma de un hombre, no puedes permitirte dormir en una cama mientras que los demás duermen encima de las piedras. No, no. Nunca sacaré mi cuello del yugo y dejaré que la carga la lleven los débiles.

GEORGE ELIOT, Adam Bede

\_

He explicado por qué la desintegración del proletariado induce a las personas de formación marxista a volverse hacia la filosofía política normativa y cómo la pérdida de la confianza en una próxima abundancia ilimitada refuerza su tendencia a tomar ese giro. En mi propio caso, ese giro ha provocado un compromiso duradero con el trabajo de tres importantes filósofos políticos: Robert Nozick, Ronald Dworkin y John Rawls, nombrados en el orden cronológico en el que han ocupado mi atención. La obra de Rawls ocupa ahora el centro de mi investigación y esta conferencia y la siguiente estarán dedicadas en su mayor parte a una extensa crítica de Rawls.

Antes de comenzar a hacer esta crítica, me gustaría contrastar qué pensé en cierto momento de algunos asuntos que son relevantes para esa crítica y qué es lo que pienso ahora. Tras haber crecido en una familia fiel al Partido Comunista de Canadá, <sup>2</sup> fui, en mi adolescencia, un marxista bastante ortodoxo; me había adherido de forma entusiasta a la teoría que se me ofreció.

- 1. Véanse las secciones 3 y 7 de la Conferencia 6.
  - 2. Véase la Conferencia 2.

ciertas corrientes que por aquella época y todavía ahora constituían apoloman) que la desigualdad sea injusta. Dicen que la desigualdad, sea justa, indesigualdad como algo justo. Las fácticas, por contra, no niegan (ni afirgías o defensas habituales de la desigualdad económica. Algunas de esas de-Desde la perspectiva de esa teoría, como luego comprendí, menospreciaba justa o no sea una cosa o la otra, es inevitable. *fácticas*. Las defensas normativas *confirman* la desigualdad. Representan esa fensas de la desigualdad económica se podían llamar normativas y las otras

sultado inevitable de ese egoísmo, tanto si la desigualdad es injusta como si original: la gente es por naturaleza egoísta, sea esto o no algo malo —como pueda ser o no malo que alguien sea un pecador—, y la desigualdad es el releza humana como el pecado, según el punto de vista cristíano del pecado defensa dice que la desigualdad se impone por algo tan propio de la naturamonta a un egoísmo humano que supuestamente no puede erradicarse. Esta Un modo muy habitual de defender fácticamente la desigualdad la re-

escalera de la desigualdad, sino también que los otros estén en peldaños más cir, es el deseo no sólo de que yo esté en uno de los peldaños más altos de la que tiene otra gente o de lo que pudiera haber tenido. En una versión fuerficientemente afortunados para tener éxito en la búsqueda del deseo del esa búsqueda, para aquellos que son lo suficientemente habilidosos o lo sufuerte, el propósito de nuestro egoísmo, pero sigue siendo el resultado de cima de los demás. Estar por encima, como tal, no es, como en la versión lidad (es decir, en virtud del hecho de que los recursos son finitos) por enla hipótesis del egoísmo, lo que una persona desea tener le colocará en realo que de otra manera tendría, sino porque yo (al menos también) quiero quiero tener más de lo que tiene otro, no (solamente) porque tendré más de bajos—. Si yo soy (en este sentido) fuertemente egoísta, entonces es que lo sea verdaderamente el desear tener más que el resto de la gente --es dete de la hipótesis del egoísmo, está en la mismísima naturaleza del deseo que deseo, incluso cuando la consecuencia es que uno tenga (mucho) más de lo aquellos del círculo más íntimo y estar dispuesto a actuar basándose en ese fundamentalmente estar por encima de otros. En una versión más débil de Ser «egoísta», aquí, significa desear las cosas para uno mismo y para

o por otra razón), entonces es imposible alcanzar y/o sustentar la igualdad segunda, una premisa sociológica: que, si la gente es egoista (por naturaleza una premisa de naturaleza humana: que la gente es por naturaleza egoísta. Y, La defensa del egoísmo de la desigualdad tiene dos premisas. Primera,

> por qué rechacé las dos premisas en el pasado. bre este tema diré algo más en un momento. Primero, déjenme explicarles de la desigualdad. Pero me he vuelto sensible a la premisa sociológica. So-Ahora bien, yo solía rechazar las dos premisas de la defensa del egoísmo

cular y una psicología derivada de ella.) Pero creía que la naturaleza humana subyacente; habría considerado tal cosa una proposición heréticamente naturaleza humana subyacente que pudiera clasificarse como inmediagran medida la estructura de la motivación. No existe, o así pensaba yo, una xista: la de que, tal como pensaba, las estructuras sociales determinan en verdad en torno al egoísmo y la naturaleza humana la revelaría la altura (vatruistas en su actitud y su comportamiento---. O, de forma más general, la que no obstante reconocí, certezas sobre lo egoístas que son los seres huna era bastante flexible con respecto a la motivación. Había, en un sentido inmaterialista.3 (Somos, después de todo, animales, con una biología partidecir con esto que pensara que no había ninguna clase de naturaleza humatamente altruista o egoísta, o egoísta en cierto grado definitivo. No quiero sería como una función, con las circunstancias como argumentos y los mocircunstancias y en la línea vertical los grados de la orientación egoísta que riable) de una línea en un gráfico que representara en la línea horizontal las tendrían que ser las circunstancias para que los seres humanos fueran almanos por naturaleza —como, por ejemplo, la certeza de lo propicias que tales circunstancias estarían a nuestro alcance. negar que la naturaleza humana sea egoísta en un sentido que amenazara al tancias propicias, la gente se comportaría de modo altruista en general y que proyecto igualitarista, sería lo que de hecho yo creía: que, bajo las circunsdos de comportamiento como valores. Y todo lo que necesitas creer, para fueran constatables. La forma correcta de caracterizar la naturaleza humana Rechacé la premisa de la naturaleza humana por una razón de tipo mar-

sa del egoísmo de la desigualdad. Pero, de un modo independiente, también Así que rechacé la premisa que tunda en la naturaleza humana la defen-

<sup>3.</sup> Véase Cohen, Karl Marx's Theory of History, pág. 151.

por la genética molecular y cierto gusto por la política radical», «An Eye on Lite», pág. 3.) nión. Como ha remarcado John Maynard Smith, «existe cierta relación entre sentir antipatía ciones del párrafo siguiente incongruentes con la sociobiología, si ésa es la doctrina desarroque lo hace esta nota, debería decir, para evitar malentendidos, que no considero las proposique es raro que un hombre de izquierdas tenga, y quizá aún más raro que proclame, tal opi-Salvat, 2000) —una doctrina que, debería añadir, encuentro totalmente convincente ... (Sé llada en el libro de Richard Dawkins The Selfish Gene (trad. cast.: El gen egoísta, Barcelona, 4. Aunque no quiero entrar en la controversia acerca de la sociobiología mucho más de lo

rechacé la premisa sociológica. Pensé que, incluso si la gente fuese egoísta por naturaleza, no se deduciría —y era, de hecho, falsa— la conclusión de que la mo, asimismo también la estructura determinaba el resultado de la motivación: incluso si la gente fuera de hecho egoísta, lo fuera o no en virtud de su naturaleza invariable, las reglas que gobiernan su interacción podrían, sin embargo, evitar que su egoísmo generara como resultado la desigualdad.<sup>5</sup> Tales reglas podrían, por ejemplo, verse reforzadas por una gran mayoría, una mayoría cuya motivación fuera de carácter egoísta o, en cierta medida, no del todo altruista, y que en auscncia de tales reglas estuvieran al final de la desigualdad. designaldad era includible porque, al igual que la estructura social determinaba la motivación, en detrimento de la primera premisa del argumento del egoís-

mo en la motivación, la estructura pueda conjurar la desigualdad.<sup>6</sup> Y este cambio en el punto de vista es muy consecuente. Así, por ejemplo, si la Por razones parecidas a las que acabo de dar, sigo siendo escéptico con relación a la premisa que funda en la naturaleza humana la defensa del egoísmo de la desigualdad. Pero ya no soy tan escéptico por lo que respecta a la premisa sociológica. Ya no creo que, incluso dando por sentado el egoísgente ha sido hasta ahora irremisiblemente egoísta (no por naturaleza, sino) como resultado de la historia capitalista, entonces --esto es lo que creo ahora—, a la luz de ese egoísmo, la estructura por sí sola no podría ser suficiente para proporcionar la igualdad. 7 Incluso basándonos en puntos de vista ra5. Mi rechazo de la premisa sociológica suponía un optimismo sobre la posibilidad social que Marx, en efecto, evitaba, pues desde su punto de vista sólo la abundancia material podría neutralizar la tendencia hacia la desigualdad de la sociedad humana y, por tanto, ninguna clase de estructura social como tal podría hacerlo. Véase la Conferencia 6, secciones 6 y 7.

6. Al menos, quizás, a través de la aplicación de la coacción en un grado tan alto que sería virtualmente imposible organizarla y ciertamente imposible confirmarla. Si es posible organizar la coacción masiva necesaria, pero se rechaza la igualdad porque es imposible confirmar esa coacción masiva, entonces la defensa de la designaldad no se convierte ni en algo puramente objetivo ni (como yo entiendo esta etiqueta aquí: véase arriba, pág. 160) en algo puramente normativo. Ahora sería necesario defenderla para evitar violar valores primordiales, incluso aunque esto sea injusto. En los términos de Albert Hirschman, tal defensa no dice que el proyecto de eliminar la igualdad sea fútil, sino más bien que pone en peligro valores más importantes (visto desde la escala adecuada). Véase Hirschman, The Rhetoric of Reaction.

Por supuesto, la coacción masiva produce en cualquier caso una desigualdad masiva de poder porque (aunque esto no sea una cuestión permanente lógica) tal coacción no puede aplicarse de forma democrática. Así que la objetividad de la defensa es, al final, bastante «pura».

7. Observen que no se trata de la afirmación trivial de que si la gente es terriblemente

egoísta, entonces la estructura no puede revertir ese egoísmo. Se trata de la afirmación no trivial de que la estructura no puede, como alguna vez sí pensé que podía, expresar la igualdad

a pesar de ese (irreversible) egoísmo.

la historia capitalista nos habría arrojado a un callejón sin salida del que no zonablemente optimistas sobre los límites de la propia naturaleza humana, podríamos escapar para recuperar el camino del socialismo.

que haya una revolución en el sentimiento o en la motivación, en oposición a una (mera) revolución en la estructura económica. No creo ahora que eso sea gundo advenimiento de Jesucristo o (si Cristo no era el Mesías) un primer De acuerdo con mi cambio de actitud hacia la venerable doctrina según nos desdén con respecto a otra vieja panacea, que no es (excepto, a veces, indirectamente) una apología de la desigualdad, sino una receta para eliminarla. Esta panacea dice que para que se supere la desigualdad, es necesario verdadero sin más, pero creo que hay más verdad en ello de lo que antes estuve dispuesto a reconocer. Y la razón que constituye a veces, según dije, una apología indirecta de la desigualdad es que, a no ser que hubiese un seadvenimiento del Mesías, no habrá nunca, podrían pensar muchos, el camla cual la igualdad exige una considerable falta de egoísmo, siento ahora mebio necesario en la motivación.

gualdad. La desigualdad no sólo está justificada, sino que es justa, para tiana--- se apoya en la reflexión del trabajo que he realizado en los últimos años sobre la justificación rawlsiana de la desigualdad económica. Rawls dice que la desigualdad está justificada cuando tiene el efecto de que aquellos que peor están estén mejor de lo que estarían si desapareciera la desi-Rawls, cuando (y porque) es necesaria para ese fin, en virtud de la influencia benigna que sobre la motivación productiva tienen los incentivos mate-Mi creciente simpatía en la actualidad por la afirmación de esa panacea que he puesto en cursiva —que se podría denominar la panacea social crisriales asociados a la desigualdad económica.

ca de tal desigualdad. A pesar de lo que el propio Rawls dice, no muestra que la desigualdad basada en el incentivo sea justa, según su propia condad económica beneficia a los que peor están, revela que el caso rawlsiano de la desigualdad está mejor caracterizado como una defensa meramente fácti-Rawls presenta eso como justificación normativa de la desigualdad —es decir, el tipo de justificación que busca presentar (alguna forma de) la desicisa del mecanismo principal que verifica, cuando es verdad, que la desigualgualdad como justa—. Pero, como argumentaré, una investigación más precepción de justicia, sino, a lo sumo, que es lamentablemente inevitable,

10

el punto de que sea de hecho necesaria. como parte de la explicación de por qué la desigualdad es necesaria, hasta sigualdad se presenta a sí misma, cuando se la interroga debidamente, como ción de cada uno.<sup>9</sup> La defensa supuestamente normativa de Rawls de la deremos, debe atribuirse a los más productivos un egoísmo antigualitarista, una defensa meramente fáctica de tal desigualdad. Esto es porque, como vecuando no inevitable tout court,8 al menos si no queremos rebajar la condi-

fáctica y la normativa. importancia en relación con el contraste entre la defensa de la desigualdaci textos por lo demás sustancialmente idénticos —un cambio que es de gran Me gustaría comentar un cambio de formulación de Rawls, a través de dos

En su antiguo ensayo «Justicia como equidad», encontramos el siguien-

tivos que les llevan a dedicarse a sus prácticas comunes." ción de las relaciones en las que de hecho están y un reconocimiento de los motuamente egoístas, su aceptación de estas desigualdades es solamente la aceptaque idealmente la gente debería querer servir a los demás. Pero, como son mucomo concesiones a la naturaleza humana: ellos, como nosotros, pueden pensar conseguir mejores esfuerzos, los miembros de esta sociedad deben contemplarlos Si, como es muy posible, estas desigualdades operan como incentivos para

en este y algunos otros pasos del parágrafo del que se ha extraído el texto. 11 Pero sólo me interesa ahora comentar el hecho --extremadamente intere-Hay, bajo mi punto de vista, bastantes oscuridades y expresiones infelices

- sociedad» (A Theory of Justice, pág. 7, cursiva añadida [trad. cast.: Teoría de la justicia, Matrar cuáles de esas profundas desigualdades serían justificables. drid, Fondo de Cultura Económica, 1997]). El argumento del incentivo contribuye a mos oportunidades iniciales de la vida [...] [son] inevitables en la estructura básica de cualquier jorar la condición de los que peor están, que «las profundas desigualdades [en] [...] las 8. De hecho, Rawls mantiene, de forma bastante independiente del proyecto de me-
- que (véase la nota 8) él cree que no se cumple. lidad (véase la nota 6), pero sólo a condición de que fuera posible la igualdad, una condición 9. Eso pondría en peligro su defensa de la desigualdad más que la categoría de la futi-
- 10. Rawls, «Justice as Fairness», pág. 140 (cursiva añadida).
- Véase Cohen, «Incentives», págs. 324-325

contemplaría como necesarios para cubrir los costes del entrenamiento y sante— de que Rawls eliminó la frase que he puesto en cursiva cuando, camente necesarios desde el punto de vista de los intereses de los que no son obtener estuerzos más productivos, una persona en la posición original los ejemplo, estas desigualdades establecen varios incentivos que tienen éxito al ponde a la primera frase en el párrafo de arriba dice lo siguiente: «Si, por idéntico en Teoría de la justicia. La frase de Teoría de la justicia que correstorce años después, escribió un texto sustancialmente (y casi literalmente) equidad, pero que no se mencionan en el párrafo análogo de Teoría de la raleza humana que más o menos se afirman en el párrafo de Justicia como pudientes,13 son entonces necesarios sólo debido a debilidades en la natude deducirse contra Rawls que si los incentivos desiguales son verdaderapara estimular el que efectivamente se produzcan». 12 De mi argumento pue-

do con Bernard Mandeville (y Adam Smith) en que «los vicios privados» coincapaz de admitir que son de hecho los vicios los que están puestos en cuesmano puede beneficiar a todo el mundo— pero que el Rawls de 1971 es laboran a «la prosperidad pública» —en otras palabras; que el egoismo hu-Es como si tanto el Rawls de 1957 como el de 1971 estuvieran de acuer-

- Rawls, Theory of Justice, pág. 151 (cursiva añadida).
- egoísmo, y la naturalidad con que lo contemplamos, es el resultado de siglos de civilización 13. Estoy absolutamente de acuerdo en que de hecho son necesarias. Creo que ese
- injustos por naturaleza: serían injustos por naturaleza si fueran incapaces de ajustarse a cualmana. (Esto no quiere decir que Rawls crea que es imposible que los seres humanos sean ra de esos actos como ejemplos de los «vicios» de la injusticia dentro de la naturaleza huqueda de la justicia presupone, parece imposible que el constructivismo considere cualquiela luz, inter alia, de (lo que se supone son) los hechos de la naturaleza humana. Dado que la los principios sobre los que estamos de acuerdo en una situación privilegiada de elección, a aparente en Justicia como equidad. De acuerdo con el constructivismo, la justicia consiste en vés del constructivismo al que se adhirió tímidamente en Theory of Justice, y que no es tan a punto de aceptar en 1957.) bastante diferente para decir que la gente puede ser injusta por naturaleza que Rawls estuvo cast.: Debate sobre el liberalismo político, Barcelona, Paidós, 2000]. Pero ésa es una razón que de hecho puede que sean incapaces de hacerlo: véase Political Liberalism, pág. LXII [trad. quier principio que surgiera de un procedimiento constructivo adecuado. Y Rawls piensa justicia se construye con hechos de la naturaleza humana tales como los supuestos que la bús-14. No sé por qué Rawls hizo este gran cambio. Pero creo que se puede justificar a tra-

de su procedimiento, y en contra del constructivismo como tal, en otra parte. ye dependen de hechos de la naturaleza humana. Argumentaré en contra de ese aspecto Creo que el constructivismo es, en parte, errôneo, porque los principios que construtión.<sup>15</sup> Yo estoy de acuerdo con Mandeville —y con Adam Bede <sup>16</sup> — en que eso es lo que ocurre.

Si, como ahora creo, el egoísmo de la gente afecta las perspectivas de tura, con las opciones personales que llevan a cabo en su vida diaria. He llegado a pensar, por decirlo con un eslogan que se ha hecho popular reigualdad y de justicia, entonces eso es, en parte, porque, como también creo en este momento, la justicia no puede ser sólo una cuestión de la estructura legal del Estado dentro del que la gente actúa, sino que es también una cuestión que tiene que ver con los actos que la gente elige dentro de esa estruccientemente, que lo personal es político.

Ahora bien, ese eslogan, tal como está, es vago, pero con él aquí quiero dar a entender algo razonablemente preciso: que los principios de justicia distributiva ---es decir, los principios sobre la distribución justa de beneficios y cargas en la sociedad— se aplican, allí donde lo hacen, sobre aquellas za dentro de estructuras que son coercitivas desde un punto de vista legal y los principios de justicia. (Al hablar de las opciones que la gente lleva a cabo dentro de estructuras coercitivas, no incluyo la opción de si acatar o no las reglas de tales estructuras —una opción, de nuevo, a la que todos estarán de Más bien lo que quiero decir es que esas reglas dejan abiertas las opciones Afirmo que esos principios se aplican sobre las opciones que la gente realisobre las que, como todo el mundo estará de acuerdo, se aplican (también) acuerdo en reconocer que también se aplican los principios de justicia—. opciones de la gente que no son obligatorias desde un punto de vista legal. porque ni las imponen ni las prohíben.)

Las feministas utilizan mucho el eslogan en cursiva del que me acabo de apropiar. 17 Más importante aún: la idea en sí que he formulado a través del eslogan y que he intentado explicar hace un instante es una idea feminista. Observen, sin embargo, que al explicar brevemente la idea que defenderé, no he mencionado las relaciones entre los hombres y las mujeres en parti-

- 15. Private Vices, Public Benefits es el subtítulo de The Fable of the Bees, de Mandeville (trad. cast.: La fábula de las abejas: los vicios privados bacen la prosperidad pública, Madrid, Fondo de Cultura Económica, 1997).
  - 16. Véase el epígrafe de este capítulo.
- 17. Pero era utilizado, aparentemente, por los teólogos de la liberación cristíana antes de que lo utilizaran las feministas. Véase Denys Turner, «Religion: Illusions and Liberation»,

ma de la crítica feminista de ciertas ideas convencionales sobre la justicia, y cular o el tema del sexismo. Podemos distinguir entre el contenido y la fores la forma la que me interesa principalmente aquí, 18 por más que también esté de acuerdo con su contenido.

to de vista político. Pero la forma (a menudo simplemente implícita) de la crítica feminista, que obtenemos cuando abstraemos su contenido centrado cable una división injusta del trabajo y unas relaciones de poder injustas dentro de las familias (cuya estructura legal puede que no manifieste ningún en el género, es que las opciones no reguladas por ley caen dentro de los limites básicos de la justicia, y ésa es la lección clave de la crítica que pode-La sustancia de la crítica feminista es que la teoría liberal convencional de la justicia, y la teoría de Rawls en particular, ignora de manera injustifitipo de sexismo). Ése es el punto clave de la crítica feminista desde un punmos extraer desde un punto de vista teórico.

y, en mi opinión, esta autora se equivoca. Mostraré (en la sección 2 de la ca de la sociedad sin abandonar su empeño de que sólo se aplican los principios de justicia distributiva a la estructura básica. Al suponer que Rawls podría incluir las relaciones familiares, Okin muestra su incapacidad de lo que él llama la «estructura básica» de la sociedad. Las feministas se han dado cuenta de que Rawls vacila, a lo largo de sus escritos, sobre la cuestión de si la familia pertenece a la estructura básica y es, por tanto, según él, un lugar en el que se aplican los principios de la justicia o no. Argumentaré que sión, que pudiera resolverse rápidamente a favor de la inclusión de la fami-Conferencia 9) que Rawls no puede admitir la familia en la estructura básichazo la visión de Rawls de que los principios de la justicia se aplican sólo a la duda que muestra Rawls sobre este asunto no es un caso de mera indeci-Como creo que lo personal es político, en el sentido mencionado, relia dentro de la estructura básica; ése es el punto de vista de Susan Okin, comprender la forma de la crítica feminista de Rawls.

- ca feminista apunta a la legíslación y la política del gobierno, no hay nada peculiar en su 18. O, de forma más precisa, aquello que distingue su forma. (En tanto que la críti-
- 19. Okin está singularmente presente en la ambivalencia de Rawls sobre si admitir o excluir a la familia de la estructura básica (véase, por ejemplo, Okin, «Political Liberalism, Juspero hasta donde yo sé, ella ignora las consecuencias más amplias que desde el punto de vista rawisiano de la justicia en general tiene el conjunto de ambigüedades de las que ésta es sólo tice and Gender», págs. 23-24; y, más genéricamente, Okin, Justice, Gender, and the Family),

cipio que se aplica sólo a las instituciones sociales (en particular, a aquellas a una desigualdad que en mi opinión es perjudicial para los que peor están. va a cabo dentro de esas instituciones. aplique a las opciones, como las de los ambiciosos egoístas, que la gente lledice que el principio de la diferencia es, por estipulación y diseño, un prinmentación que reza así. Aquí, en la sección 5, vuelvo a exponer la crítica que que componen la estructura básica de la sociedad) y no un principio que se En la sección 6 presento una objeción a mi crítica de Rawls. La objeción llevan a cabo los ambiciosos partidarios del mercado, opciones que inducen diferencia, 20 a saber, que no lo aplica para censurar las opciones egoístas que he hecho en otro lugar a la aplicación que hace Rawls de su principio de la Llego a la conclusión anunciada arriba al final de un intento de argu-

clave en el argumento de la sección 2.) entre las instituciones coercitivas y las no coercitivas, que juegan un papel ciones violan los principios de la justicia. La sección 4 explora la distinción tiene mi postura a favor de la culpabilidad moral de los individuos cuyas open juego. (La sección 3 de la Conferencia 9 comenta las implicaciones que tica original queda justificada, contra la objeción particular que aquí se puso se aplican a las opciones que se realizan dentro de ella. Concluyo que mi críque le permita a Rawls insistir en que los principios que se aplican a ella no que no hay ninguna explicación justificable de lo que es la estructura básica sección 2, replico de nuevo a la objeción de la estructura básica, mostrando afirmaciones discordantes se puedan suprimir del canon rawlsiano y, en la a esa objeción de la estructura básica. En la sección 1 muestro que la objede los principios de la justicia en una sociedad justa. Después admito que las ción es incoherente con muchas de las afirmaciones de Rawls sobre el papel Las secciones 1 y 2 de la Conferencia 9 ofrecen réplicas independientes

rencia. El principio dice, en una de sus formulaciones,<sup>21</sup> que las desigualdades son justas si y sólo si son necesarias para hacer que los que peor estan en Mi crítica a Rawls es una crítica a su aplicación del principio de la dife-

go nada que objetar sobre el principio de la diferencia en sí mismo, 22 pero oportunidades de vida iniciales con las que Rawls piensa que la justicia es principio de la diferencia implica que la justicia exige (virtualmente)<sup>24</sup> una mismos miembros aceptan ese principio. Si tengo razón, la afirmación del ne que se conciba,23 como regulador de los asuntos de una sociedad cuyos principio de la diferencia cuando se concibe, como el propio Rawls propocuánta desigualdad admite ese test. En mi opinión apenas hay desigualdad pasan el test que justifica la desigualdad según el principio y, por tanto, estoy muy en desacuerdo con Rawls sobre el asunto de qué desigualdades la sociedad estén mejor de lo que estarían de cualquier otra forma. No tenigualdad incondicional, en oposición a las «profundas desigualdades» en las alguna que verdaderamente lo sea que satisfaga la exigencia señalada por el

y parte del extra que produzcan puede darse a los que peor están. 26 La desicante que, sin embargo, pueda ser su posición. saria para que ellos alcancen la posición que disfrutan, por muy insignifigualdad —se dice— beneficia a los que peor están: la desigualdad es neceducirá más de lo que lo haría si, y sólo si, se les paga más del salario normal gualdad que es consecuencia de los incentivos materiales diferenciales se recurso de los incentivos materiales. La idea es que la gente con talento prola diferencia autoriza un argumento a favor de la desigualdad centrado en el justifica dentro de los términos del principio de la diferencia, pues esa desi-- Se piensa comúnmente, por ejemplo Rawls lo hace, que el principio de

sa. El argumento se centra en una opción que realiza gente bien situada rio hacer una advertencia con respecto a los términos en los que se expre-Ahora bien, antes de presentar mi crítica a este argumento, es necesa-

ment for Inequality». Nos referiremos a estos artículos en lo sucesivo como «Incentives» y «Pareto», respectivamente. 20. Véase Cohen «Incentives, Inequality, and Community»; e idem, «The Pareto Argu-

go de todas las formulaciones del principio. del principio de la diferencia, que encuentran todas ellas, de forma razonada, apoyo en A *Theory of Justice* de Rawls. Creo que el argumento de las Conferencias 8 y 9 es sólido a lo lar 21. Véase Cohen, «Incentives», pág. 266, nota 6, para las cuatro posibles formulaciones

mento actual. Estoy de acuerdo, por ejemplo, con la crítica de Ronald Dworkin de la «insensibilidad de la ambición» del principio de la diferencia; véase Dworkin, «Equality of Re-22. Tengo algunas reservas sobre el principio, pero son irrelevantes respecto al argu-

Rawls es que no logra concebirlo. Es decir, que no reconoce las implicaciones de concebirlo. 23. «Propone que se conciba»: utilizo esta frase porque parte de la crítica actual hacia

ferente de la que hace la justificación de los incentivos, véase Cohen, «Incentives», págs. 302interés hasta un punto razonable. Pero ésa es una justificación de la desigualdad bastante di-24. Creo que el requisito es que cada persona tiene el derecho de perseguir su propio

<sup>25.</sup> Rawls, A Theory of Justice, pág. 7.

están con beneficio para los que peor están. La adopto aquí en aras de la simplicidad de la 26. Esta es sólo la forma más esquemática de conectar el pago superior a los que mejor

para la gente bien situada en todo o en parte como un pago justo para que ponga en práctica esa inusual habilidad suya, pero la teoría de Rawls se construye a partir del rechazo de tales consideraciones. Y tampoco cree estar de acuerdo con el argumento diferente que justifica recompensas dad estricta. Se justifican, según él, simplemente porque proporcionan un o haya sido inducida socialmente. No es necesario pensar que la dotación quiera sea menor que la de la media del alto ejecutivo para aceptar el mensaje del argumento. Sin duda, uno necesita pensar algo de este estilo para Rawls que el aumento en las recompensas se justifique porque las contribuciones extras justifiquen recompensas extras en razones de reciprocinada no tiene por qué considerarse dotada de más talento en otro sentido que en el de poseer cierta capacidad para lograr unas ganancias significativas en el mercado. Todo lo que debe ser cierto de ellos es que están siposición un salario alto y pueden variar su productividad exactamente en función de lo alto que ese salario sea. Pero, hasta donde alcanza el argumento de los incentivos, esa afortunada posición puede deberse a circunstancias que son totalmente accidentales y que están en relación con cierta clase de dotación que esos individuos posean, ya sea un producto natural media de fuerza, de aptitud, de ingenuidad, etc., de un lavaplatos cualacabo de hacer, se les llama «los dotados de más talento» y, por razones que daré ahora, les llamaré así a lo largo de mi crítica del argumento. Con tuados en una posición tal que, afortunadamente para ellos, tienen a su dis-A esta gente bien situada, en la presentación habitual del argumento que todo, para que el argumento posea la fuerza que tiene, esta gente afortuque tiene a su disposición un salario alto en una economía de mercado: y para ese jefe en lugar de para aquel otro, según lo bien pagada que esté. puede elegir trabajar más o menos y trabajar en lo que hace o en otra cosa, resultado más productivo.

٠<u>.</u>

Sin embargo, insisto en designar a estos individuos señalados como «los dotados de más talento» porque objetar que de hecho estos individuos en realidad no están dotados de un talento especial *en ningún sentido* es entrar en una consideración empírica discutible y, en este contexto, engañosa, puesto que daría la impresión de que tendría importancia para nuestra evaluación del argumento de los incentivos el que la gente bien situada merezca la denominación que se le asigna o no. La crítica particular del argumento de los incentivos que desatrollaré se entiende mejor en su especificidad cuando usamos la expresión «con talento», que aparentemente supone una concesión; no indica una concesión a la pregunta fáctica de cómo la gente que está en lo más alto de la sociedad de mercado llega a estar allí. Mi empleo

de los propios términos del argumento muestra la fuerza de mi crítica: la crítica se sostiene incluso si concedemos gencrosamente el modo en que la gente bien situada asegura sus posiciones de poder en el mercado. Además, resulta especialmente apropiado hacer tales concesiones aquí, puesto que el principio de la diferencia de Rawls es secundario, desde un punto de vista léxico, en relación con su principio de que se ha de cumplir una justa igualdad de oportunidades en lo que se refiere a la obtención de las posiciones deseadas; si algo asegura que aquellos que las ocupan poseen una dotación creativa superior es esto. (Lo cual no significa que de hecho lo asegure. Es compatible con una igualdad de oportunidades justa el hecho de que la principal característica de la gente que está en lo más alto posea una mayor astucia y/o una prodigiosa agresividad y no algo más admirable.)

ra y no como responsable él mismo ante ese principio. Ésa no es la forma en que los principios de la justicia operan en una sociedad justa, de acuerdo tinguir entre una sociedad justa y un gobierno justo -es decir, aquel que lerancia o cierta promoción por parte del gobierno de la desigualdad en métrico, como un dato enfrentado a un principio que se le aplica desde fuecon el concepto que Rawls expone: dentro de sus términos, se puede dista rawlsiano, puesto que una sociedad es justa, según Rawls, sólo si sus Podría apelarse al principio de la diferencia como justificación de cierta to-Ahora bien, por las siguientes razones, creo que el argumento de los incentivos para la desigualdad representa una aplicación distorsionada del principio de la diferencia, incluso aunque sea su aplicación más estándar y quizá incluso la más convincente. La gente de especial talento o bien acepta el principio de la diferencia o bien no lo hace. Es decir, o ellos mismos creen que las desigualdades son injustas si no son necesarias para que mejoren los que no son pudientes o no creen que eso sea un dictado de la justicia. Si no lo creen, entonces su socicdad no es justa desde un punto de vispropios miembros aceptan y mantienen los principios de justicia correctos. una sociedad en la que los dotados de talento no la aceptaran, pero entonces ese principio justifica una política pública de desigualdad en una sociedad en la que algunos miembros —los dotados de talento— no comparten la comunidad con el resto.<sup>27</sup> Se toma su comportamiento como fijo o paraaplica principios justos a una sociedad cuyos miembros puede que no acepten esos principios. 27. De forma más precisa, no comparten la comunidad justificadora con el resto, en el sentido en el que especifiqué la frase en cursiva en «Incentives», pág. 282.

debidamente ajustadas al principio de la diferencia.31 por tanto, necesarias sólo porque las opciones de los más dotados no están

la desigualdad sólo en una sociedad donde no todos acepten ese principio. sin una remuneración más alta, el principio de la diferencia puede justificar (sencillamente) no querrían— actuar tan productivamente como lo hacen literalmente no podrían —en oposición a los casos normales donde ellos Por tanto, en sentido estrictamente rawlsiano, no se puede justificar la desi-Por tanto, aparte de aquellos casos especiales en que los de más talento

gente más de lo que lo haría uno que no fuera tan igualador. Pero este reagentes buscan maximizar sus propias ganancias y hay un Estado rawlsiano vencional (y a mi parecer crrónea) del principio de la diferencia puede moexclusivamente en función de su estructura legislativa o de sus reglas impeel principio de la diferencia implica que la justicia de una sociedad no se da con la (lógica) exigencia rawlsiana de una sociedad justa en la que sus proaparecen como agentes económicos egoistas, está en completo desacuerdo presenta un juego impositivo contra (algunos de) ellos en la medida que impositivo que igualara totalmente a todos empeoraría la situación de la pone el que, a causa de la motivación egoísta de los más dotados, un sistema retorno de ingresos a los que peor están, dentro de la constricción que suque selecciona una función impositiva sobre los ingresos que maximiza el delizarse de esta manera. Hay una economía de mercado en la que todos los que escoge la gente en el marco de esas reglas. La aplicación rawlsiana conrativas de carácter legal, sino que se da también en función de las opciones danos inspirados por la justicia y que aprueban una política estatal que retorcido modelo para la realización del principio de la diferencia, con ciuda-Ahora bien, esta conclusión sobre lo que significa aceptar y llevar a cabo

mi hijo, pero él no puede, sobre esa base, justificar su exigencia para que le pague: no puesecuestrador cuando se expresa en términos «yo-tú». Como dije arriba, la justificación de los cuestradores, pero la justificación que dan para exigir incentivos fracasa tanto como la del de decir que está justificado para exigirla porque, sólo si cumplo la exigencia, mi hijo volvejustificación de sus elevadas recompensas cuando los más dotados hablan de ello en tercera de lo que ya son. Pero, como apunté en la Parte 2 de «Incentives», eso puede servir como incentivos para ellos funciona sólo si se conciben como extraños dentro de la sociedad en rá. Los ricos más dotados no son, por supuesto (en ningún caso), tan malos como los se-De manera análoga, tengo una buena razón para pagar al secuestrador que se ha llevado a persona, pero no, de forma crítica, cuando ellos mismos se lo están ofreciendo a los pobres. porque necesitan hacer que las bajas recompensas de los que peor están no sean más bajas 31. Rawls permite a los más dotados decir que sus elevadas recompensas se justifican

buye con un efecto totalmente igualitarista)? 29 sapareciera (a través, por ejemplo, del impuesto sobre la renta que redistrimás talento decidirían producir menos de lo que producen ahora o dejarian voluntad del mundo que la eliminación de la desigualdad empeorara la side ocupar los puestos que ahora se les pide que ocupen si la desigualdad de tuación de todo el mundo? ¿O es necesario sólo en tanto que los dotados de decir, independientemente de la voluntad humana y, por tanto, con toda la cipio de la diferencia, que podría justificarlo. ¿Es necesario tout court, es rar la posición de los que peor están, que es lo único, de acuerdo con el pringuntar a los de más talento si el extra que obtienen es necesario para mejorawisiana de la desigualdad derivada de los incentivos). Se les puede pregradable (pues ninguna consideración de este tipo entra en la justificación cho, puede requerir un talento especial, pero que no es especialmente desamayor del que obtienen aquellos menos dotados por un trabajo que, de hesentido de la justicia que supone obrar así—.28 Pero en ese caso se les puede preguntar por qué, si ellos mismos creen en el principio, exigen un pago Rawls, apliquen los principios de la justicia en su vida diaria y adquieran del los de más talento sí acepten el principio de la diferencia —que, como dice La gente con talento que acepta el principio de la diferencia encontrará Así que volvemos a la segunda y única posibilidad que nos queda: que

vamente, de Rawls, «Kantian Constructivism in Moral Theory», págs. 521, 528; e idem, A justicia.» Actúan «según esos principios como dicta su sentido de la justicia» y, por tanto, «su cambio de las recompensas habituales, con la misma productividad con que sean necesarias esas recompensas con su actitud de no querer trabajar, a naturaleza como personas morales se realiza casi completamente». (Citas extraídas, respectimenos de lo que obtendrían en otro caso. Las recompensas elevadas son por su parte es lo que asegura que los no especialmente dotados obtengan lo harían a cambio de recompensas más elevadas y esa falta de disposición puesto que en el caso más corriente 30 son ellos mismos quienes hacen que recompensas son necesarias para mejorar la posición de los que peor están, fensa del principio de la diferencia, como autojustificación, que sus elevadas dificultades para contestar a estas preguntas. Pues no pueden invocar en de-28. «Los ciudadanos en su vida diaria afirman y actúan según los primeros principios de

- Theory of Justice, pág. 528.)
- mientras extingue su función motivacional. Véase Joseph Carens, Equality, Moral Incentives, and the Market 29. Esta forma de lograr la igualdad preserva la función de la información del mercado
- 30. Véase Cohen, «Incentives», pág. 298 et circa, para lo que quiero decir con «el caso

respecto a las cuales puedan ponerse a prueba siempre las motivaciones,<sup>32</sup> mas. Y lo que se exige es, de hecho, un ethos, una estructura de respuesta situada en las motivaciones que orientan la vida diaria no sólo porque es tribuye a dar forma a las opciones individuales. En ausencia de tal ethos, se ción de los que peor están: el ethos requerido fomenta una distribución más imposible diseñar las reglas para una elección económica igualitarista con sino también porque comprometería seriamente la libertad si fuera necesario consultar siempre a la gente tales reglas, incluso suponiendo que se puge simplemente reglas coercitivas, sino también un ethos de justicia que conjusta de lo que las reglas del juego económico pucden asegurar por sí mispios ciudadanos se someten de buena gana al estándar de justicia encarnado en el principio de la diferencia. Una sociedad que es justa dentro de los términos del principio de la diferencia ---podemos, pues, concluir--- no exiproducirán desigualdades que no serán necesarias para mejorar la condidieran formular las reglas aplicables y apropiadas.33

can. (Por mi parte subrayaría que esto no es así sólo porque sea cierto en gemente. Pero la amplia literatura económica sobre la compatibilidad de los incentivos nos enseña que no pueden diseñarse reglas de ese tipo perfecto como he argumentado, el etbos exigido debe guiar la opción en el marco de bos necesario para que fuera justo el príncipio de la diferencia sería la obeque hemos contemplado. Según esto y como de hecho son las cosas, tal las reglas y no solamente limitarse a obligar a los agentes a que las obedezcoercitivas tan bien pensadas que, de modo general, las opciones egoístas que se atuvieran al marco de esas reglas llevaran a los que peor están a una nes. Allí donde las reglas coercitivas tuvieran ese carácter (y se supiera que lo tienen), los agentes elegirían de forma egoísta y estarían seguros de que los resultados de sus opciones satisfatían una interpretación —inflexible, con razón -- del principio de la diferencia. En ese (imaginario) caso, el único etdiencia voluniaria a las reglas básicas, un ethos que Rawls exige expresaneral que el objeto de las reglas que gobiernan una actividad debe ser acep-Efectivamente, uno puede imaginar, en abstracto, un grupo de reglas posición tan alta como la que produciría cualquier otro modelo de opcio32. Una razón más importante de por qué ninguna de esas reglas «públicas» podrían gencia de más dinero como condición para cambiarse a un empleo más deseable socialmente se justifica como compensación para «la carga especial» o no y, por tanto, se permite dendiseñarse es que no siempre es posible decir, incluso para la persona en cuestión, si su exitro dei marco de la igualdad, considerándolo todo globalmente. Para más detalles sobre la publicidad, véase el párrafo final de la última nota de la Conferencia 9. 33. Véase Cohen, «Incentives», pág. 316.

argumento a favor de la conclusión citada más arriba no descansa sobre la te competitivo representa un contraejemplo a esta generalización. Pero mi tado cuando el agente persigue esa actividad de buena fe. Cualquier depor-

falsa generalización que he señalado.) 34

que se aplica el principio de la diferencia.35 Cualesquiera que puedan ser las nombrar de manera caprichosa al candidato A en lugar de al candidato B para un puesto cualquiera puede juzgarse como injusto, incluso si esto se da en el marco de unas reglas que tengan una estructura básica justa (puesto que esas reglas no podrían diseñarse de forma que proscribieran de hecho Hay una objeción que los partidarios de la Teoría de la justicia de Rawls ria es algo inapropiado, puesto que su comportamiento sucede dentro de (y no determina) la estructura básica de la sociedad y es sólo a esto último a lo tiza que se satisfacen los dos principios de la justicia. Efectivamente, como se como justas o injustas desde diversos puntos de vista. Así, por ejemplo, la variedad de los posibles caprichos que podrían darse).36 Pero ese tipo de bre la posición de los productores mejor dotados en la vida económica diaopciones que la gente lleve a cabo dentro de ella, la estructura básica garan-Rawls reconoce, las opciones por las que se inclina la gente pueden valorarplantearían contra el argumento con el que crítico su aplicación del principio de la diferencia. La objeción es que el hecho de que centre mi interés so-

tuación de los que peor están. No planteo ninguna objeción contra los incentivos diseñados sigualdad. Mi objetivo son los incentivos que otorgan elevadas recompensas a la gente de sigualdad no se enfoca contra «todo lo que podría llamarse incentivo, sino sólo contra los inpara eliminar un foco de pobreza o para inducir a la gente a encargarse de trabajos particularmente poco agradables. No es constitutivo de aquellos incentivos que producen la detalento que de otra forma no trabajarían como esas recompensas le inducen a hacerlo». (Cohen, «Incentives», pág. 272). Los incentivos tolerados aquí justifican la desigualdad de ganancias, pero no justifican la desigualdad como tal. Por el contratio, son necesarios para fo-34. Habría que fijarse que la siguiente crítica del argumento de los incentivos para la decentivos que producen la desigualdad y que se dice que se justifican porque mejoran la simentar la igualdad, considerándolo todo globalmente.

35. Para una declaración típica de esta restricción, véase Rawls, Polítical Liberalism,

36. Véase la primera frase de la sección 2 de Rawls, A Theory of Justice («The Subject of Justice»): «De muchos tipos distíntos de cosas se dice que son justas e injustas: no sólo las leyes, las instituciones y los sistemas sociales, sino también las diversas acciones particulares,

a las reglas económicas que prevalecen porque ese principio requiere esas los mejor dotados lo defienden con fidelidad, en la medida que se ajusten tud del alcance que se da al principio de la diferencia, se cuenta con que esas elecciones es aplicar el principio a un aspecto equivocado. El principio someterse a juicio para defender el principio de la diferencia. Así que juzgar de una sociedad justa aprueben los principios que la hacen justa. En virtro de ellas. Según esto, el desarrollo de la segunda parte del argumento dibierna la opción que toman las instituciones, no las que se llevan a cabo dentrabajo y a la remuneración que los más dotados realizan tampoco deberían dos principios gobiernan. De forma similar, las elecciones que se refieren al ticia de la propia estructura básica, que es lo que, de acuerdo con Rawls, los se da dentro de una estructura básica establecida, no puede afectar a la jussianos están diseñados para condenar. Puesto que, ex hypothesi, esa opción lemático de la sección 5 tergiversa la exigencia rawlsiana de que los ciudadanos de la diferencia es un «principio de justicia para las instituciones». 37 Goinjusticia en la elección no es la clase de injusticia que los principios rawl-

ción, sea que de hecho se trate de una estructura —es decir, de una organicomo si indicara algún tipo de estructura, sea ésta legalmente coercitiva o zación de reglas en el marco de las cuales se llevan a cabo las elecciones y, no, pero de tal manera que su rasgo clave, para los propósitos de la objetructura básica», tal como aparece en la objeción de la estructura básica, la aproximación a la justicia que tantos han perseguido por influjo de Ralws. que naufrague no sólo la objeción de la estructura básica sino también toda no coercitivos legal o materialmente. Volveré a esa ambigüedad en la sec-Pero, por ahora, ignoraré esta grave ambigüedad y tomaré la expresión «es ción 2 de la Conferencia 9 y mostraré que es esa ambigüedad la que hace también las convenciones y usos que son profundamente inamovibles pero tura básica rawlsiana incluye sólo los aspectos coercitivos del orden social o ca, tal como lo manejan los rawisianos. La ambigüedad estriba en si la estruclar que hay una ambigüedad importante en el concepto de la estructura bási. de que lo desarrolle más por extenso y luego conteste a él, me gustaría seña-Llamen a eso «la objeción de la estructura básica». Ahora bien, antes

estructura a las acciones y las opciones individuales. mento de los incentivos aplica por error los principios pensados para una esa estructura básica, diría que la objeción que sostiene mi crítica del argumi crítico partidario de Rawls, sea cual fuere la estructura precisa que tenga por tanto, algo opuesto a una serie de elecciones y/o acciones—. Según eso,

con la que pretendo significar de manera no excéntrica la justícia (y su falen conjunto—. Lo que me interesa es la justicia distributiva, una expresión to de elecciones, sino el resultado de la estructura y las elecciones tomadas interés fundamental que me mueve no es ni la estructura básica de la sociepecto al lugar o lugares en los que se aplican los principios de la justicia. El dad, en cualquier sentido de esta expresión, ni las opciones individuales de en un punto fundamental de la diferencia que separa a Rawls de mí con resla gente dentro de ella; así que me interesan, de forma secundaria, ambas. las que se manifiestan circunstancias afortunadas o desafortunadas. Tales bajo de las distintas personas o de las distintas preferencias y opciones con ta) en la distribución de beneficios y cargas para los individuos. Mi creencia decir, ni una estructura dentro de la cual se da la elección, ni cierto conjunla gente, sino el modelo de beneficios y cargas dentro de la sociedad —es diferencias de ventaja son una función de la estructura y de las opciones de respecto a los ingresos y el ocio, sino cuando refleja formas variadísimas en dad de los bienes refleja no cosas tales como diferencias en lo arduo del tratundamental es que existe injusticia en la distribución cuando la desigual-Para una mayor clarificación de la polémica posición, dejenme insistir

glas de una estructura básica de carácter justo. <sup>38</sup> Cuando se consigue la total el punto de vista de Rawls, que no hay espacio para (más) justicia e injusticonformidad con las reglas de una estructura básica justa, se deduce, según el resultado de las acciones que presentan una total conformidad con las reobtenga sólo a veces la cuota de beneficios y cargas dentro de la sociedad es tributiva, en el sentido específico, pero, para él, que esa justicia distributiva pacio dentro de esa estructura justa para la mezquindad y la generosidad reducirla. Por supuesto Rawls estaría de acuerdo enseguida con que hay escia personal que afecte a la justicia distributiva, ya se trate de mejorarla o de Ahora bien, Rawls podría decir que su interés, también, es la justicia dis-

justicia social. Para nosotros el sujeto primario de la justicia es la estructura básica de la soejemplos tales como el dado arriba en el mismo texto porque «nuestro asunto [...] es el de la incluyendo las decisiones, los juicios y las acusaciones» (ibid., pág. 7). Pero Rawls excluye

<sup>37.</sup> Ibid., pág. 303

justa con independencia de cómo finalmente resulten las cosas». Comparen ibid., pág. 545: [...] El sistema social está para ser diseñado de tal forma que la distribución resultante sea «La distribución de los medios materiales se deja para cuidar de sí misma de acuerdo con la idea de una pura justicia procedimental». 38. Ibid., págs. 274-275: «Los principios de la justicia se aplican a la estructura básica.

que afecta a la distribución; 39 pero la generosidad, aunque alteraría la distribución y podría hacerla más igualitatia de lo que sería de otra forma, no tonces estaría haciendo lo imposible —es decir, mejorando la justicia de lo ce--. Pero, como he indicado, creo que hay espacio para la importante (es podría hacerla más justa de lo que lo sería de la otra forma, puesto que enque ya está establecido como una distribución (perfectamente) justa en virposible lograr la justicia distributiva mediante métodos puramente estructud únicamente de la estructura justa en conformidad con lo que se produdecir, importante porque afecta a la justicia en la distribución) justicia e injusticia personal dentro de una estructura justa y, de hecho, creo que es im-

requiere un ethos social que inspire la elección no forzada que sostiene la igualdad, Ronald Dworkin sugirió 40 que podría pensarse que un gobierno rawlsiano se echara encima la obligación de promover tal ethos bajo el principio de la diferencia. La sugerencia de Dworkin se proponía apoyar a cosa está clara: Rawls no podría decir que, en la medida que fracasara la política de promoción del etbos indicada, la sociedad sería, como resultado Discutiendo mi afirmación (véase la sección 5) de que la justicia social Rawls, en mi contra, disminuyendo la distancia que media entre la posición No sé cuál sería la respuesta de Rawls a la propuesta de Dworkin, pero una De acuerdo con esto, si Dworkin tiene razón en que la justicia rawlsiana exige del gobierno que promueva un ethos a favor de la igualdad, no sería dible de la postura de Rawls, sobre la interpretación no antinatural que sobre el gobierno la tarea de promover un ethos igualitarista; c) no es para de ello, menos justa de lo que sería si la política hubiera tenido más éxito. por hacer más justa distributivamente la sociedad de lo que lo era antes, incluso aunque fuese por mor de hacer su distribución más equitativa. La siguiente conjunción dividida en tres partes, que es una consecuencia inelu-Dworkin hace de ella, es notablemente incongruente: a) el principio de la diferencia es un principio igualitarista de justicia distributiva; b) impone realzar la justicia distributiva en la sociedad para lo que se requiere promover ese ethos. El intento de Dworkin por reducir la distancia entre la de Rawls y la mía propia y reduciendo así el alcance de mi crítica hacia él.

40. Dworkin hizo este razonamiento en un seminario de Oxford en el Hilary Term de

postura de Rawls y la mía propia amenaza con exponer lo anterior como in-

justicia en la distribución, tal como se definió aquí, consiste en un cierto ca, que puede obtenerse una distribución justa en una sociedad que no es relación entre una sociedad justa, según Rawls (y yo mismo) entendemos do esa idea diferente. Una sociedad justa, aquí, es aquella cuyos ciudadanos aceptan, y actúan según, los principios correctos de la justicia, pero la perfil igualitarista de recompensas. De ahí se sígue, como posibilidad lógi-Ahora bien, antes de que organice mis dos réplicas a la objeción de la estructura básica, hace falta una breve digresión conceptual, para aclarar la esa idea, y una distribución justa, de acuerdo a como yo (no Rawls) entien-

hay que mencionar que, en la práctica contemporánea, un etbos que logre la igualdad del principio de la diferencia casi con toda seguridad tendría que estar inspirado en la igualdad; el accidente de un ethos no inspirado en la cificaciones que se han presentado aquí, esta sociedad protestante no sería justa, a pesar del hecho de que presenta una distribución justa. Podemos de-Pero sea cual sea el término que prefiramos, lo importante es distinguir «sociedad» y «distribución» como sujetos posibles del predicado «justo». (Y igualdad que produjera el resultado correcto es, al menos en los tiempos modernos, bastante improbable. El protestantismo que he descrito en este páconsiderados justos, dentro de los términos de ese principio. 11 Bajo las especir de la sociedad que es justa accidentalmente, pero no constitutivamente. bien como les sea posible estar. Tal ethos logra la justicia del principio de la rían motivados por el principio de la diferencia y, por tanto, no podrían ser tante, que es indiferente a la igualdad (sobre la tierra) como tal, pero cuyo acento sobre la abnegación, el trabajo duro y la inversión de los excedentes (a pesar del ascetismo que hay en ella) hace que los que peor están estén tan diferencia en la distribución, pero los agentes que participan de ella no esta-Para ilustrar esta posibilidad, imaginen una sociedad cuyo ethos, aunque no se inspire en una creencia en la igualdad, sin embargo dé lugar a una distribución equitativa. Un ejemplo de tal ethos sería una intensa ética protesrrafo es totalmente fantástico, al menos en nuestros días.) 41. Podría, además, ser cierto de la sociedad en cuestión el que, debido a sus tradiciones, que controlan las estructuras motivacionales de sus ciudadanos, sus intentos por hacer que su dida que tuvieran éxito, produjeran menos justicia en la distribución que la que produce ese ethos fuera justo, en un sentido opuesto al de los protestantes, fueran infructuosos y, en la meimaginado protestantismo.

<sup>39.</sup> Éste es un aspecto distinto del hecho al comienzo de esta sección, es decir, que hay espacio dentro de una estructura justa para la justicia y la injusticia en la elección en un sentido «no primario» de «justicia».

Menos llamativo es el caso opuesto, en el que la gente lucha por gobernar, su comportamiento por (lo que son de hecho) principios justos, pero la ignorancia o inflexibilidad de las circunstancias externas o los problemas de la acción colectiva o lo contraproducente de los tipos estudiados por Derek Parfit<sup>20</sup> o alguna otra cosa en la que no he pensado frustra su intención de tal forma que la distribución sigue siendo injusta. Quizá sería extraño llamar a esa sociedad *justa* y ni Rawls ni yo necesitamos hacerlo: la justicia en los ciudadanos se postuló, arriba, como una condición *necesaria* de una sociedad justa.

Como quiera que resolvamos las complicaciones secundarias, y en gran medida de carácter verbal, que han surgido en esta digresión, seguirá en pie 43 el asunto de que es necesario un ethos que oriente la elección dentro de reglas justas en una sociedad comprometida con el principio de la diferencia. Mi argumento para llegar a esa conclusión descansó no en aquellos aspectos de mi concepción de la justicia que se diferencian de la de Rawls, sino en nuestra concepción compartida de lo que es una sociedad justa. El hecho de que la justicia distributiva, tal como yo la concibo (causalmente), exija un ethos (sea uno que simplemente promueva la igualdad, tal como ocurre en nuestro protestantismo imaginario o uno que esté también inspirado en la igualdad) que va más allá de la conformidad con las reglas justas no era una premisa en mi argumento contra Rawls. El argumento de la sección 5 versó principalmente sobre cómo entendía yo la exigencia, bien considerada por parte de Rawls, de que los ciudadanos de una sociedad justa sean ellos mismos justos. La objeción de la estructura básica desafía esa comprensión.

## Conferencia 9

# DONDE ESTÁ LA ACCIÓN En el lugar de la justicia distributiva

Sólo cuando el hombre verdadero e individual haya sustituido en sí mismo al ciudadano abstracto, y en su vida diaria, su trabajo individual y sus relaciones individuales se haya convertido en un ser de especie, sólo cuando haya reconocido y organizado sus propios poderes como poderes sociales de tal forma que ese poder social ya no se separe de él como el poder político, sólo entonces se completará la emancipación humana.

KARL MARX, La cuestión judía

\_\_

Presento ahora una respuesta preliminar a la objeción de la estructura básica. Es preliminar porque precede a mi pregunta, en la sección 2, de qué es lo que denota la expresión «estructura básica» y también porque, en contraste con la respuesta fundamental que se deducirá de esa pregunta, hay una cierta salida para Rawls, ante la respuesta preliminar. Esa salida no es gratis para él, pero sí que existe.

Aunque Rawls dice bastante a menudo que los dos princípios de la justicia gobiernan sólo la justicia en la estructura básica, también dice tres cosas que contradicen esa restricción. Esto significa que, en cada caso, debe o bien mantener la restricción y repudiar el comentario en cuestión, o bien mantener el comentario y suprimir la restricción.

1. Debido a estas tensiones dentro del planteamiento rawlsiano, hay quien se ha opuesto a mi crítica de los incentivos de Rawls de dos formas diferentes. Los que piensan que su interés prioritario es la estructura básica objetan en la dirección apuntada en la sección 6 de mi Conferencia 8. Pero otros no se dan cuenta de lo importante que es ese interés para él: aceptan mi visión (tal y como yo lo veo, antirrawlsiana) de que el principio de la diferencia debería condenar los incentivos, pero creen que Rawls también la aceptaría, puesto que piensan que su compromiso con el principio es totalmente incondicional. Por tanto, no consideran lo que digo sobre los incentivos como una crítica hacia Rawls.

Aquellos que responden de la segunda forma parecen no darse cuenta de que el liberalismo de Rawls está en peligro si toma el camino que ellos piensan que tiene a su alcance. Entonces se convierte en un socialista igualitarista radical, cuya actitud es muy diferente a la

<sup>42.</sup> Vease Parfit, Reason and Persons, cap. 4.

<sup>43.</sup> Es decir, si mi argumento sobrevive a la objeción de la estructura básica, al que replico en las secciones 1 y 2 de la Conferencia 9.

rencia, la sociedad demuestra fraternidad, en un sentido particularmente fuerte: sus ciudadanos no quieren «tener grandes ventajas a menos que una familia normalmente no desean mejorar a menos que puedan hacerlo de tal forma que mejoren los intereses del resto. Ahora bien, querer actuar presada por el principio de la diferencia surge de la estructura básica y, por tanto, de cualesquiera que puedan ser las motivaciones de la gente esto sea en beneficio de otros que no están tan bien... Los miembros de Primero. Rawls dice que, cuando se satisface el principio de la difesobre el principio de la diferencia tiene precisamente esa consecuencia»,2 Pero la fraternidad de ese tipo no se produce cuando toda la justicia extible con la motivación egoísta de los maximizadores del mercado, que el principio de la diferencia no condena en su interpretación puramente esdentro de la interacción económica. No querer «mejorar a menos que puedan hacerlo de tal forma que mejoren los intereses del resto» es incompa-

que los que peor están ocupen ese lugar relativamente bajo sólo porque las zar la dignidad de los que peor están, cuando su posición podría de hecho llevan a cabo los que están bien situados?4 Supongan, por ejemplo, que puesto sobre la renta con la vista puesta en aumentar los beneficios de los Segundo. Rawls dice que los que peor están en una sociedad gobernada dignidad, puesto que saben que no es posible la mejora, que perderían bajo cualquier administración menos equitativa. Sin embargo, eso es falso si la lusticia se relaciona sólo con la estructura, puesto que puede ser necesario elecciones que llevan a cabo los pudientes operen fuertemente contra la igualdad. ¿Por qué el hecho de que no sea posible inducir ninguna mejora ser aún peor, debido al ilimitado egoísmo en las elecciones económicas que (como reclaman ahora de forma rutinaria los políticos) elevar la tasa del impor el principio de la diferencia pueden sobrellevar su posición inferior con desde el punto de vista puramente estructural debería bastar para garantique peor están fuera contraproducente, puesto que las tasas elevadas inducirían efectos severos y no incentivos sobre la productividad de los pudien-

近日日本記書後 日日

tes. ¿Contribuiría el conocimiento de esa verdad a un sentido de dignidad por parte de los que peor están?

como les plazca dentro del marco de una estructura diseñada para llevar a nas morales cuando saben que no tienen posibilidad de lograr la mayoría de ¿por qué tiene que actuar desde los principios de la justicia y «aplicar» éstos «como requieren sus circunstancias», é si para la justicia basta con que elijan cabo una realización de esos principios? Y ¿cómo pueden celebrar, sin cierto tufo a hipocresía, la completa realización de sus naturalezas como persoporque «tienen un deseo de expresar su naturaleza como personas libres y dividual y colectivamente su naturaleza como personas morales se realiza de forma más completa y con ello sus bienes individuales y colectivos». <sup>5</sup> Pero moralmente equitativas y esto lo hacen de forma más adecuada actuando desde los principios que reconocerían en la posición original. Cuando todos fuerzan por aplicar esos principios en sus propias elecciones. Y lo hacen se esfuerzan por acatar esos principios y cada uno tiene éxito, entonces intido de justicia desde los principios de la justicia en sus vidas diarias; se es-Cercero, Rawls dice que la gente en una sociedad justa actúa con un senlo que se puede conseguir en el mercado?

texto de la nota 5. Pero este acuerdo conlleva un coste: significa que ya no tado. Dice7 que Teoría de la justicia yerra en algunos aspectos al tratar los dos principios como si definiese una concepción comprensiva de la justici**a;** según esto, ahora abandonaría la homilía de elevado tono que constituye el se puede decir que los ideales de dignidad, fraternidad y la total realización tra Rawls. Puesto que, en cada caso, se mantiene en sus trece respecto a su servación que provoca la inconsistencia. Y eso es, de hecho, lo que se dispone a hacer, al menos con respecto a la tercera inconsistencia que he apunde las naturalezas morales de la gente se expresan a través de la justicia rawl-Ahora bien, como he dicho, estas inconsistencias no son decisivas conrestricción de la justicia a la estructura básica y abandona, o atenúa, la ob-

de un liberal que sostiene que las «profundas desigualdades» son «inevitables en la estructura básica de cualquíer sociedad» (A Theory of Justice, pág. 7).

<sup>2.</sup> Rawls, A Theory of Justice, pág. 105.

<sup>3.</sup> Véase, además, Cohen, «Incentives, Inequality, and Community», págs. 321-322; e idem, «The Pareto Argument for Inequality», págs. 178-179. Observen que no niego aquí que haya más fraternidad cuando los que más ganan se resignan voluntariamente a la tributación por el principio de la diferencia que cuando insisten en laissez-faire.

<sup>. 4.</sup> Véase, además, Cohen, «Incentives», págs. 320-321.

<sup>5.</sup> Rawls, A Theory of Justice, pág. 528. Véanse, además, la nota 28 de la Conferencia 8 y Cohen, «Incentives», págs. 316-320.

<sup>6.</sup> Rawls, «Justice as Fairness», pág. 154.

<sup>7.</sup> Rawls hace este razonamiento como réplica a una conferencia que pronuncié en Harvard en marzo de 1993.

<sup>8.</sup> Es decir, como (parte de) una teoría moral completa, en oposición a una puramente política. Véase, para la explicación de esta distinción, Rawls, Polítical Liberalism, en particular las págs. xv-xvii, xi.iii-xi.vii.

<sup>9.</sup> Véase, Cohen, «Incentives», pág. 322.

se aplica a la estructura básica de la sociedad. La respuesta fundamental interroga y refuta la propia estipulación. dice Rawls en contradicción aparente con su estipulación de que la justicia que va más allá de la obediencia a las reglas justas 10 y lo muestra a partir de razones que no explotan, como hacía la respuesta preliminar, las cosas que la justicia requiere un ethos que gobierne las elecciones diarias, un ethos ra básica. Es más fundamental en tanto que muestra, de forma decisiva, que Doy ahora una respuesta más fundamental a la objeción de la estructu-

de una elección personal coherente con la estructura desde el ámbito de su tre su criterio de lo que la justicia juzga y su deseo de excluir los efectos hace Rawls de la estructura básica y una discrepancia, vinculada a ello, entructura básica? Pues hay una ambigüedad fatal en la especificación que hacemos esta pregunta aparentemente simple: ¿qué es (exactamente) la escuya salida no consigo imaginar---. La falla se muestra ella misma cuando monta la objeción de la estructura básica, sino que también le genera un dilema al punto de vista de Rawls sobre el tema'' de la justícia —un dilema Una importante falla dentro de la arquitectura rawlsiana no sólo des-

tructura básica. A veces parece que las instituciones coercitivas (en el sentitanto que son (legalmente) coercitivas. 12 En esta amplia interpretación de lo do legal) la agotan o, mejor, que las instituciones pertenecen a ella sólo en instituciones se supone que reúnen las condiciones para ser parte de la espios de la justicia no juzgan las acciones de la gente de tro de instituciones (Justas), siempre que sus reglas sean observadas. Pero no está nada claro *qué* justicia, era un conjunto de instituciones y que, en consecuencia, los princi-Rawls ha dicho siempre que la estructura básica, el tema básico de la

esta primera comprensión que se tiene de ella, podría decirse que es el perpuede leerse en las disposiciones de su constitución, en una legislación esfil coercitivo en sentido amplio de una sociedad, que determina de una tortan a ser formuladas en la propia constitución. 13 La estructura básica, en legislación y la política futuras que, siendo de importancia capital, se resispecífica tal que pueda exigirse para incrementar esas disposiciones y en la que Rawls entiende por «estructura básica» de una sociedad, esa estructura ticipándose a la legislación que es opcional, en relación con los principios de ma relativamente ajustada y general lo que la gente puede y debe hacer, antructura básica dada entendida en ese sentido. das e impedidas por las elecciones que lleva a cabo la gente dentro de la esla justicia, y que se desentiende de las limitaciones y las oportunidades crea-

sianos. Rawls dice a menudo que la estructura básica consiste en las inscoerción cuando anuncia esa especificación de la estructura básica. 14 En esta tituciones sociales más importantes y no pone un énfasis particular en la dida siempre así, en términos exclusivamente coercitivos, en los textos rawl-Sin embargo, no está nada claro que la estructura básica sea compren-

constitución de una sociedad. Véase Rawls, Political Liberalism, págs. 227-230. (sostenida coercitivamente), no puede, como Rawls piensa, inscribirse de manera apta en la 13. Así, el principio de la diferencia, aunque perseguido a través de una política estatal

senta el concepto de la estructura básica: 14. Consideren, por ejemplo, el pasaje de A Theory of Justice, págs. 7-8, en donde se pre-

ción voluntarios o los procedimientos para hacer acuerdos contractuales». ria; pueden no actarar la justicia o, quizá mejor, la imparcialidad de los acuerdos de cooperaciaciones privadas o para aquellos que pertenecen a grupos sociales menos comprensivos. principios de justicial puede ser que no funcionen para las reglas y las prácticas de las asonos de producción y la familia monógama son ejemplos de instituciones sociales mayores [...] de pensamiento y de conciencia, los mercados competítivos, la propiedad privada en térmipolítica y los principales acuerdos económicos y sociales. Así la protección legal de la libertad de las ventajas de la cooperación social. Por instituciones mayores entiendo la constitución sociales mayores distribuyen los derechos y deberes fundamentales y determinan la división cia es la estructura básica de la sociedad o, más exactamente, la forma en que las instituciones Pueden ser irrelevantes para varias de las convenciones y costumbres familiares de la vida dia-No consideraré la justicia de las instituciones y las prácticas sociales en general [...] [Los dos «Nuestro tema [...] es el de la justicia social. Para nosotros el sujeto primario de la justi-

estructura básica ni, de forma más particular, si la coacción es la piedra de toque de la inclumilia monógama parte de esa estructura? Y en ese caso, ¿son sus costumbres típicas parte de de la estructura básica (si no, quizá, con la sintaxis de la frase apropiada)? ¿O es la propia fación legal» por lo que es una institución social mayor, en línea con una definición coercitiva sión. Tomen, por ejemplo, el caso de la familia monógama. ¿Es simplemente por su «protec-No puedo decir de estas declaraciones lo que debe incluirse y lo que debe excluirse de la

pregunta es, casí con toda seguridad, sí. principios justos. Sin embargo, como sugerí en la Conferencia 8, sección 6, la respuesta a esta te saber si el ethos requerido por la justicia se puede discernir en el contenido de los propios la objeción a la estructura básica será, por tanto, refutada, pero será una cuestión contingenglas; véanse los últimos cuatro párrafos de la Conferencia 8. La justicia requerirá un *ethos* y 10. Aunque no necesariamente un ctbos que encarne los principios que formulan las re-

Structure as Subject»). Véase también la nota 36 de la Conferencia 8. Rawls --por ejemplo, en el título de la Conferencia 7 de Political Liberalism («The Basic 11. Es decir, el sujeto que juzgan los principios de la justicia. Sigo aquí el tratamiento de

riendo significar «coercitivo legalmente», «coacción legal», etc. 12. A lo largo del resto de esta conferencia utilizaré «coercitivo», «coacción», etc. que-

vención, el uso y la expectativa; un ejemplo notable es la familia, que Rawls citivo de la sociedad a través de las reglas y las convenciones de la práctica miento elegido, puesto que, al menos en ciertos casos, las prescripciones que constituyen la estructura informal (piensen de nuevo en la familia) essegunda lectura de lo que es, pertenecen a la estructura básica instituciones incluye a veces en la estructura básica y otras veces no. 15 Pero una vez que aceptada, entonces el ámbito de la justicia ya no puede excluir el comportacuya estructuración puede depender bastante menos de la ley que de la conse cruza la línea, desde el ordenamiento coercitivo al ordenamiento no coertán estrechamente vinculadas con las elecciones que la gente suele hacer.

distinguir rápidamente entre las elecciones que instituyen y sostienen una as elecciones cotidianas de la gente; está formada por aquellas elecciones de la familia tiene el carácter que tiene sólo debido a las elecciones que sus miembros llevan a cabo habitualmente. Las obligaciones y presiones que sostienen la estructura no coercitiva residen en la disposición de los agentes «Estrechamente vinculadas con» es vago, así que déjenme explicarles lo que quiero decir con ello. Se puede hablar ciertamente de la estructura de la tro de ella; pero, sin embargo, es imposible afirmar que los principios de la justicia que aplicamos a la estructura familiar no se aplican a las elecciones del día a día dentro de ella. Consideren el contraste siguiente. La estructura coercitiva, aceptémosla provisionalmente, 16 surge independientemente de especializadas que legislan la ley del lugar. Pero la estructura no coercitiva familia y eso no se identifica con las elecciones que la gente suele hacer denque se actualizan cuando esos agentes eligen actuar de una forma constreñida o bajo presión. Con respecto a la estructura coercitiva, se puede, quizá,

tud de las reglas coercitivas que la gobieman. Pero creo que ticnde, en su totalidad, a prensivos» y participan ampliamente de las convenciones y costumbres de la vida diaria. (La ella? Ciertamente constituyen un «acuerdo social principal», aunque también pueden ser «prácticas de las asociaciones privadas o [...] que pertenecen a grupos sociales menos comsección 5 del ensayo de Rawls «The Idea of Public Reason Revisited» ofrece una consideración más que interesante de la familia como componente de la estructura básica. Sin embargo, no expone expresamente la cuestión de si la familia pertenece a esa estructura sólo en virresponder a esa pregunta de forma negativa.)

La confusión con respecto a los lazos de la estructura básica no se mitiga al examinar las páginas más importantes de Political Liberalism ---es decir, 11, 68, 201-202, 229, 258, 268, 271-272, 282-283 y 301--. Algunas formulaciones sobre esas páginas se inclinan hacía una especificación coercitiva de la estructura básica. Otras no.

15. Véase el párrafo final de la Conferencia 8, sección 4.

16. Califico severamente esta aceptación en la sección 4 y, por tanto, fortalezco la réplica actual a la objeción de la estructura básica.

así se refuerza; pero no existe tal presión, los propios usos no existen si no estructura de las elecciones que se dan dentro de ella.<sup>17</sup> Pero con respecto a prometida desde un punto de vista extensional. Cuando A elige estar de acuerdo con los usos que prevalecen, la presión sobre B para que éste actúe existe conformidad con ellos. La estructura y la elección siguen siendo distinguibles, pero no desde el punto de vista de la aplicabilidad a ellos del la estructura, esa distinción, aunque conceptualmente inteligible, es comprincipio de la justicia.

se retira a la estructura coercitiva, contradice su propio criterio de qué es lo ción y nuestra conducta dentro de la familia. De acuerdo con esto, si Rawls ca es el tema central de la justicia porque sus efectos son muy profundos y tral en lo que concierne a la justicia. Sin embargo, es falso que sólo la estructura coercitiva cause efectos profundos, como una vez más nos recuerda el cjemplo de la familia: 19 si los «valores [que] rigen el marco [político] básico de la vida social» rigen por tanto «el verdadero trabajo básico de nuestra existencia», así también lo harán los valores que rigen nuestra educaque la restricción de la justicia se limita a la estructura básica en contra de la pecificación puramente coercitiva de la estructura básica. Pero esa salida no está abierta para Rawls, debido a la ulterior caracterización que ofrece de la estructura básica: aquí es donde aparece la discrepancia que se advertía en el segundo párrafo de esta sección. Pues Rawls dice que «la estructura básiestán presentes desde el principio». 18 Y esta ulterior caracterización de la estructura básica no es algo opcional: se necesita para explicar por qué es cenportamiento económico maximizador (y, de forma más general, de sostener insistencia de que lo personal, también, es político) es sosteniendo una esformista es (al menos en parte) constitutivo de la estructura no coercitiva, de ahí se sigue que la única forma de sostener la objeción de la estructura básica contra mi pretensión de que el principio de la diferencia condena el com-Ahora bien, puesto que eso es así, puesto que el comportamiento con-

<sup>17.</sup> En la sección 4, me hago cargo de una duda sobre la fuerza de la distinción expuesta aquí, pero, como indico, si esa duda fuese Jógica, entonces mi objeción a Rawls se fortalecería.

<sup>18.</sup> Rawls, A Theory of Justice, pág. 7. «Presente desde el principio» significa, aquí, «presente desde el nacimiento»; véase ibid., pág. 96. Pero lo que importa, seguramente, es la profundidad declarada del efecto, tanto si está «presente desde el nacimiento» como si no.

nidad». Mientras que la ley puede jugar un papel importante en asegurar ese bien para la gente vulnerable al racismo, las actitudes racistas que no se pueden regular por ley también 19. O consideren el acceso a ese bien primario que Rawls llama «da base social de la digtienen un enorme impacto negativo sobre la cuantía que consiguen de ese bien primario.

<sup>20.</sup> Rawls, Political Liberalism, pág. 139.

cluso si la conducta no constituía en parte, como yo afirmo que lo hace, la la estructura de una tamilia para condenarla como injusta bajo ese criterio. estructura coercitiva, surgirá por una apelación directa al criterio de procomo hemos visto, dejar paso al comportamiento que se elíge. Es más, inasunto en cuestión. Así debe dejar paso a otra estructura y eso significa, mos que decidir si la práctica corriente de favorecer a los hijos en lugar de a fundidad de efecto de lo que la justicia gobierna. Así, por ejemplo, no teneque la justicia juzga y da con una definición arbitrariamente estrecha del las hijas a la hora de darles una educación más elevada forma parte o no de

dos asuntos de los que ya he hablado en las Conferencias 8 y 9: la familia y puramente arbitraria. L'ustraré ahora este dilema haciendo referencia a los coercitiva, entonces carga con el peso de haber realizado una delineación porque son la sustancia de esas prácticas como porque son de una protunmarla el tema básico de la justicia?— Rawls se encuentra ante un dilema. vo en la estructura básica —¿y qué otra razón fundamental habría para llajusticia a la estructura, o bien, si Rawls limita su interés sólo a la estructura didad semejante en sus efectos, en cuyo caso se colapsa la restricción de la los criterios de elección personal que no están legalmente prescritos, tanto prácticas sociales (opcionales desde un punto de vista legal) y, por tanto, a Pues debe o bien admitir la aplicación de los principios de la justicia a las la economía de mercado. Dado, entonces, que su razón fundamental<sup>22</sup> plantea un interés exclusi-

sexistas e injustas si, por ejemplo, obligan a la mujer a llevar una mayor carsexo, donde «la estructura de familia» incluye las expectativas construidas con una ley de familia neutral en lo tocante al sexo. Aquí, entonces, hay una una fuerza coercitiva informal: la estructura de familia sexista es compatible de casa. Tales expectativas no tienen que apoyarse en la ley para que posean ga dentro de las tareas domésticas cuando ambos cónyuges trabajan tuera socialmente que recaen en el marido y en la esposa. Y tales expectativas son dundan en personas diferentes y, en particular, en personas de distinto La estructura de la familia es decisiva para los beneficios y cargas que re-

coercitivamente, que afecta profundamente a las posibilidades vitales de las circunstancia al margen de la estructura básica, tal como ésta sería definida establecidas, que, a su vez, se mantienen debido a esas elecciones.23 No obspersonas, a través de elecciones que la gente hace en respuesta a expectativas caciones con respecto a la justicia, puesto que no son una consecuencia del tura básica, que la estructura de la familia (no coercitiva desde un punto de tante, Rawls debe decir, so pena de que abandone la objeción de la estrucnos sea disponible. orden coercitivo formal. Pero esa implicación de la posición establecida es vista legal) y el comportamiento no tienen implicaciones con respecto a la totalmente increîble: no hay ningún sentido diferenciador de ese tipo que justicia en el sentido de «justicia» en el que la estructura básica tiene impli-

mucho más poder que otras para determinar lo que suceda dentro de esas portante independientes de las reglas coercitivas, algunas personas tienen distributivo es que, en virtud de circunstancias que son en un grado imne coercitivamente, no determinan por sí mismas la justicia del resultado portante para la justicia distributiva como lo es para la libertad. Una razón mal. Y el ejemplo de la familia muestra que la presión informal es tan impuede restringir la libertad tanto como puede hacerlo la ley coercitiva torde por qué las reglas de la estructura básica, cuando esta estructura se defi-John Stuart Mill nos enseñó a reconocer que la presión social informal

zadora<sup>24</sup> y, por tanto, una estructura básica coercitiva que satisfaga el priny cargas es mi propia opinión sobre los incentivos. Una legislación maximitura coercitiva y lo que afecta profundamente a la distribución de beneficios concepción coercitiva de lo que la justicia juzga. Y esa implicación es, segute, Rawls tiene que declarar que esas dos cosas son justas si mantiene una cipio de la diferencia son compatibles con un ethos maximizador a lo largo ramente, absolutamente increible. des y un escaso nivel de abastecimiento para los que peor están; no obstande la sociedad que, en muchas condiciones, producirá grandes desigualda-La segunda ilustración de la discrepancia entre lo que ordena la estruc-

a la gente cuyas acciones la perpetúan. Véase, para más información, la sección 3. cación de sus hijos. Esto ilustra la importante distinción entre condenar la injusticia y condenar gir de modo imparcial entre los sexos en relación con los recursos que puedan dedicar a la educriminación en el empleo, entonces para una familia pobre podría ser un enorme sacrificio ele sobre las familias pobres en particular. Si, además de la discriminación en la educación, hay distoman parte en ella. Pues puede haber un problema de acción colectiva aquí, que pesa mucho 21. Observen que se puede condenar la práctica anterior sin condenar a aquellos que

Véase el texto de la nota 18.

se de arriba. Véase Bedau, «Social Justice and Social Institutions», pág. 171. de la conexión entre la estructura no coercitiva y la elección en la que pongo énfasis en la trabajo la misma especificación coercitiva elegida a menudo por Rawls, pero no se dio cuenta 23. Hugo Adam Bedau se dio cuenta de que la familia está fuera de la estructura básica,

nes que llevan a cabo los agentes economicos. nen los que peor están, sin importar qué criterio se espere que sea el correcto en las eleccio-24. Es decir, la legislación que maximiza el volumen de los bienes primarios que sostre-

personal? En la medida que nos preocupa la estructura coercitiva porque es mente la ética que sostiene la desigualdad de géneros y los incentivos no tos asuntos harán poco convíncente decir: ah, pero sólo el preocuparse por la estructura coercitiva es una preocupación por la justicia, en cierto sentido tima. Sin embargo, para seguir manteniendo su posición sobre la justicia y cionada la estructura básica coercitiva, cuando la principal razón para que zón para preocuparnos por la estructura informal y los criterios de elección igualitaristas. Y la semejanza de nuestras razones para que nos importen esdistinguible. Yo afirmo que no se puede elaborar coherentemente ese pen-Rawls no puede negar la diferencia entre la estructura básica definida coercitivamente y aquella que produce mejores consecuencias distributivas: la estructura básica definida coercitivamente es sólo un ejemplo de ésta úlla elección personal, Rawls debe restringir el ámbito de la justicia a lo que produce la estructura básica coercitiva. Pero, así he formulado yo la pregunta (por implicación): ¿por qué nos preocupa de manera tan despropornos preocupe, su impacto sobre las vidas de las personas, es también una radecisiva con respecto a los beneficios y cargas, nos debe importar igual-

Mi respuesta a la objeción de la estructura básica la trazaré ahora de una forma completa; pero antes de proceder a plantear los asuntos, en las secciones que siguen, será útil enumerar, de forma resumida, los argumentos presentados en las cuatro secciones anteriores de este libro (es decir, incluyendo las secciones 5 y 6 de la Conferencia 8).

Mi crítica original del argumento de los incentivos se desarrollaba, de forma breve, tal como sigue:

- (1) Los ciudadanos de una sociedad justa se adhieren a sus principios de justicia.
- 25. Como apunta Liam Murphy, el centro de atención de Rawls sobre la estructura institucional justa es totalmente inadmisible para el caso en que las instituciones sean injustas. Sobre la aproximación fundamentalmente institucional de Rawls, el único deber de la justicia que recae sobre los individuos es *fomentar* las instituciones justas (en lugar de *acatarlas*, puesto que no prevalecen). Pero los que peor están pueden estar mejor servidos en una sociedad injusta a través de la asistencia directa, más que a través de un posible intento inútil, o menos productivo, por mejorar la justicia de la instituciones (comunicación privada, 19 de enero de 1997. Y véase Murphy, «Institutions and the Demands of Justice»).

海のは 一大大

#### Pero

(2) No se adhieren al principio de la diferencia si son maximizadores codiciosos en la vida diaria.

#### Por tanto,

(3) En una sociedad que está gobernada por el principio de la diferencia, los ciudadanos carecen de la codicia que el argumento de los incentivos les atribuye.

La objeción de la estructura básica a esa crítica tiene esta forma:

(4) Los principios de justicia gobiernan sólo la estructura básica de una sociedad justa.

#### Por tanto,

(5) Los ciudadanos de una sociedad justa pueden adherirse al principio de la diferencia con independencia de las elecciones que lleven a cabo dentro de la estructura que determina y, en particular, incluso si sus elecciones económicas son totalmente codiciosas.

#### Por tanto,

(6) La proposición 2 carece de justificación.

# Mi respuesta preliminar a la objeción de la estructura básica dice:

(7) La proposición 5 no concuerda con muchas afirmaciones rawlsianas sobre la relación entre los ciudadanos y los principios de justicia en una sociedad justa.

Y mi réplica fundamental a la objeción de la estructura básica dice:

(8) La proposición 4 es insostenible.

Déjenme subrayar que mi refutación de la objeción de la estructura básica no establece por sí misma que el principio de la diferencia evalúe

sión de que la justicia evalúa la elección económica diaria el que la elección diaria esté (en general) más allá del alcance de la justicia, puesto que no lo es. de eso, digo que no es ninguna objeción a mi argumento a favor de la pretenria esté de hecho dentro de su alcance; eso sería un non sequitur. En lugar que es la elección diaria, entonces se deduzca que la elección económica diade la estructura básica, más allá del alcance de la justicia, simplemente por económica de cada día. El argumento para tal conclusión se da en mis conapropiadamente no sólo la política del Estado sino también la elección No digo que porque la elección diaria no pueda estar, como dice la objeción ferencias «Incentivos» y está resumido en la sección 5 de la Conferencia 8

en que esa refutación no excluye elecciones económicas como las de un jugaestructura. El caso de la familia refuta ese argumento. Estaría de acuerdo tra esa analogia, es el argumento resumido en la sección 5 de la Conferencia 8 tando que lo único (por lo general) que está dentro de su alcance básico es la nómica no pueden colocarse fuera del alcance básico de la justicia pretexexpuse es que las elecciones que se llevan a cabo dentro de la estructura ecora y elección en el caso de la economía —esa afirmación es falsa—. Lo que intenta anotar tantos puntos como pueda. Lo que excluye eso, lo que frusdor que obedece las reglas (y, por tanto, no juega de forma injusta) mientras do demostrar que no pueda sostenerse una rígida distinción entre estructucilmente, así que déjenme explicarlo de una forma distinta. No he intenta-Este punto sobre la estructura de mi argumento pasa desapercibido fá

las que el decreto de la ley es indiferente son decisivas para la justicia social Así que lo personal es de hecho político: las elecciones personales para

tura ni, por tanto, a quienquiera que legislara esa estructura. ¿Se debe cul estructura coercitiva justa no puede sencillamente culpar a la propia estrucpectivamente? par, en nuestros dos ejemplos, a los hombres<sup>27</sup> y a la gente codiciosa, resjusticia en la distribución que refleja las elecciones personales dentro de una Pero eso hace aflorar una gran pregunta con respecto a la culpa. La in-

pero antes de hacerlo, me gustaría explicar por qué podría permanecer en Seguidamente desarrollaré y contestaré esa pregunta sobre la culpa:

coercitivas sino al criterio de elecciones (legalmente) no coercitivas de la sobre la culpabilización de los electores individuales—. La conclusión de mi ción restringida de los principios de justicia de Rawls no requiere un juicio que legislaron las reglas en cuestión deberían ser estimados o culpados por gente. Ahora bien, si juzgamos que un cierto grupo de reglas es justo o inargumento es que los principios de justicia se aplican no sólo a las reglas silencio ante ella —es decir, por qué mi argumento en la crítica a la aplicaque el criterio en tales elecciones está relacionado con lo justa o injusta que ciones, y al mismo tiempo afirmar el punto de vista sobre el que yo insisto: hasta creer que no son en absoluto responsables y/o culpables por esas elecculpable que es la gente por las elecciones que lleva a cabo, y eso incluiría Podemos creer aquello a lo que estemos inclinados sobre lo responsable y/o bito de justicia cubre el criterio de elecciones en el seno de una sociedad lo que hicieron.28 Y algo similar se aplica cuando llegamos a ver que el ámjusto, no necesitamos añadir, como derivación de ese juicio, que aquellos

suposiciones, deberíamos evitar dos errores opuestos sobre lo culpables que narios sobre cuándo la (y cuánta) culpa está justificada. Sobre tales pa a partir de supuestos prefilosóficos que conforman nuestros juicios ordiprimer lugar mi posición, si es que tuviera alguna, sobre el problema filosóculpables los individuos. Sería inadecuado contestarlo aquí declarando en fico del libre albedrío. En lugar de eso, responderé a la cuestión sobre la cul· Dicho esto, déjenme ahora encarar la cuestión de en qué medida son

la esclavitud) y lo injustos que fueron aquellos que protegían y se beneficiaban de aquellas con un estadista que hiciera lo mismo en 1999, pero la propia institución de la esclavitud era prácticas injustas. La mayoría de nosotros (con razón) no condenamos a Lincoln por su comtan injusta en la época de Lincoln como lo scría hoy. placencia (condicional) en tolerar la esclavitud de una manera tan fuerte como lo haríamos 28. Podemos distinguir entre lo injustas que fueron las prácticas pasadas (por ejemplo,

cuales vive la gente, el nivel de desarrollo intelectual y moral que prevalece, los problemas de moral, el mejor de los defensores de la esclavitud puede merecer admiración. La mejor forla acción colectiva tales como el definido arriba en la nota 21, etc. Desde un punto de vista cia de la gente son mucho más contextuales; deben tener en cuenta las instituciones bajo las hace injusta la esclavitud (por supuesto, con las mismas reglas de subordinación) hoy día pítulo 5 de Shame and Necessity, de Bernard Williams.) cepciones modernas que no estaban disponibles en el mundo antiguo» en la pág. 106 del cama de esclavitud desde un punto de vista moral no podría. (De alguna importancia aquí es la brillante discusión de que «nuestro rechazo [de la antigua esclavitud] [...] depende de cones decir, el contenido de esas reglas—. Pero los juicios lógicos sobre la justicia y la injusti-Lo que hizo injusta la esclavitud, pongamos por caso, en Grecia, es exactamente lo que

<sup>26.</sup> Véanse los comentarios entre paréntesis al final de la sección 5 de la Conferencia 8.

can prácticas patriarcales. 27. Podemos desestimar aquí el hecho de que las mujeres a menudo aprueban e incul-

comportamiento. Podríamos tener buenas razones para exonerar a los que comenten la injusticia, pero no deberíamos negar (o disculpar) la propia cionante social detrás de ella y puede costar mucho a los ciudadanos salir de ma de estas cosas deben formarse a partir de la conciencia del poder que los demás tienen. Así que, por ejemplo, una apreciación sensible en sus justos términos de estos asuntos nos permite sostener que un ethos codicioso es profundamente injusto en sus efectos, sin por ello sostener que aquellos que se ven absorbidos por él son absolutamente injustos. Es esencial aplicar el mos tener una actitud persecutoria hacia las personas que manifiestan ese los caminos ordenados y/o permitidos. Si nos importa la justicia social, tenemos que fijarnos en cuatro cosas: la estructura coercitiva, otras estructuprincipio de justicia a los criterios dominantes de comportamiento social -es decir, donde está la acción-, pero de ahí no se deduce que deberíaticipan simplemente en una práctica social aceptada, por muy vergonzosa u que tiene elección: de hecho son sólo sus elecciones las que reproducen las bito y el interés propio. Pero tampoco se debe decir: fijaos en la vergonzosa ras, el ethos social y las elecciones de los individuos y el juicio sobre la últison los machistas y los egoístas de altos vuelos. El primer error sería decir: no hay lugar para culpar a esta gente como individuos, puesto que ellos parhorrible que pudiera ser esa práctica. Eso es un error, puesto que la gente sí prácticas sociales; y además, algunos eligen en contra de la educación, el hádecisión de esas personas de comportarse mal. Eso, también, está desenfocado, puesto que, aunque existe la elección personal, hay un fuerte condi-

rales. Hicieron un camino que se convierte en más y más fácil de seguir teradas que sea cada vez más duro adherirse a los caminos sexistas que que eso suponga un beneficio para nadie. Pero incluso si eso es cierto de los maridos típicos, sabemos que es falso de los maridos en general. Es un hecho totalmente empírico que algunos maridos son capaces de corregir su comportamiento, ya que algunos maridos lo han hecho, en respuesta a la crítica feminista. Estos maridos, podríamos decir, fueron pioneros mo-En una visión extrema, que no acepto pero que no necesito rechazar, el típico marido en una sociedad absolutamente sexista —es decir, una sociedad en las que las familias en su gran mayoría manifiestan una división injusta del trabajo doméstico — es literalmente incapaz de corregir su comportamiento o es capaz de corregirlo sólo al precio de venirse abajo, sín cuanta más y más gente lo siga, hasta que las presiones sociales estén tan al-

cia medioambiental. Al principio, sólo unos pocos se molestaban en guarlo. Después, mucha gente comenzó a hacerlo y, finalmente, se ha convertido en algo que es fácil de hacer. Es bastante sencillo cumplir cargas que se dar y reciclar su papel, plástico y demás y parecían bichos raros por hacertermina las expectativas, que a su vez determinan el comportamiento, et-O, por poner otro ejemplo, consideren el creciente aumento en la concienhan convertido en parte de la rutina normal de la vida de todo el mundo. Las expectativas determinan el comportamiento, el comportamiento deabandonarlos. Ésta es una forma básica en la que cambia un *etho*s soci**al**.

portamiento económico un proceso de incremento similar? No lo sé. Pero tuvo una economía de mercado. Pero las diferencias salariales no eran nada en comparación con lo que iban a ser y con lo que de hecho eran en Estados ganaban sus trabajadores (eso sí, mejor pagados), muchos de los ejecutivos británicos no habrían sentido la tentación de decir: nosotros deberíamos pués de la guerra, un ethos de proyecto común, que moderó el deseo de ganancia personal. No es la tarea de un filósofo delimitar las condiciones bajo mientras que tal ethos prevalezca, se perjudica la satisfacción del principio sí que sé que la maximización universal es, sin ningún género de dudas, una característica necesaria de la economía de mercado. Aunque gran parte de Unidos. No obstante, me atrevo a aventurar, cuando los ejecutivos britániron con sus homólogos norteamericanos que ganaban quince veces lo que presionar para ganar más, puesto que había un ethos de reconstrucción deslas que tales —e incluso más igualitaristas— ethos pudieran prevalecer. Pero un filósofo puede decir que un ethos maximizador no es una característica necesaria de la sociedad o incluso de la sociedad de mercado y que, Existen circunstancias en las que pudiera suceder con respecto al comcos que ganaban cinco veces lo que ganaban sus trabajadores se encontrasu industria pertenecía al Estado, el Reino Unido desde 1945 hasta 1951 de la diferencia.

En 1988, la relación de los salarios de los altos ejecutivos con los sacidental y de 17,5 a 1 en Estados Unidos. 30 Puesto que no es admisible pensar que la menor desigualdad de Alemania fuese un freno para la productividad, dado que es admisible pensar que un ethos que estaba relalarios de los trabajadores de la producción era de 6,5 a 1 en Alemania Octivamente a favor de la igualdad <sup>31</sup> protegía la productividad alemana fren-

<sup>30.</sup> Véase Mishel y Frankel, The State of Working America, pág. 122.

<sup>31.</sup> Ese ethos no tiene por qué haber sido (relativamente) igualitarista. Para los propósi-

ve defecto en su concepción del lugar de la justicia distributiva. a pocos de los pudientes alemanes era un asunto no de ley sino de ethos de la recompensa hubiera sido más parecida a la de Estados Unidos."2 Pero ce, según veo el asunto, que el principio de la diferencia se realizó de meque el citado ethos causó que los peor pagados fuesen mejor pagados de lo comparativamente bien con respecto al principio de la diferencia es un gra-Rawls no puede decir eso, puesto que la menor desigualdad que benefició jor forma en Alemania en 1988 de lo que se hubiese realizado si su cultura que hubieran estado bajo una cultura de la recompensa distinta. Se dedu-Creo que la incapacidad de Rawls para considerar que Alemania lo hizo te a los relativamente modestos incentivos materiales, podemos concluir

entre la estructura coercitiva y otra estructura social. La modificación reforzará mi argumento contra la objeción de la estructura básica. Me gustaría modificar ahora la distinción hecha arriba en la sección 2

de la estructura coercitiva puede describirse contrafácticamente en térmilas elecciones de los ciudadanos respeten las leyes bido: el conocimiento de ciertas verdades contrafácticas relevantes hace que nos de lo que podría sucederle a alguien que elija el comportamiento prohillevan un (apreciable riesgo de) castigo.33 El segundo aspecto (disuasorio) cer cosas al asegurar que ciertas formas de comportamiento inevitables con-(cercas, líneas policiales, muros de prisiones, etc.) y disuade a la gente de ha-Previene e impide que la gente haga cosas levantando barreras insuperables La estructura legal coercitiva de la sociedad funciona de dos formas.

sus habitaciones a los adolescentes que se fugan representaría un ejemplo de prevencion; no es que no haya, pero tampoco hay demasiada. Encerrar en maltrato (por ejemplo, a esposas que rechazan el servicio sexual), etcétera. desaprobación, la furia, la negativa de futura cooperación, el ostracismo, el de acuerdo con la cual esa sociedad opera. Dejando eso al margen, la espura y simple prevención, que, si fuese predecible para determinada contructura informal se manifiesta en sanciones predecibles como la crítica, la ducta, sería parte de la estructura informal de una sociedad: sería una regla Dentro de la estructura informal de la sociedad no existe demasiada

ca normal y sus presiones informales son lo que son. ciedad es un grupo de sentimientos y actitudes en virtud del cual su práctil'inalmente, para completar este repaso conceptual, el ethos de una so-

en la sección 2.34 La estructura informal no es un criterio de comportamiento sino un conjunto de reglas, aunque ambos están tan estrechamentras se niega tal juicio sobre el comportamiento que lo apoya y lo constique no tiene sentido aprobar juicios de justicia sobre esa estructura miensino fácticamente) la estructura informal de la sociedad, de un modo tal cial. Incluso en ese caso, nos permite decir que lo que la gente normalde luego que ésa no es una verdad de tipo conceptual, sino psicológico-soyoría) que tienen un colorido moral: la crítica y la desaprobación no son en esa gran mayoría de presiones (el maltrato físico no pertenece a esa maque esas presiones tienden a hacer cumplir. Esto es especialmente cierto de fuerza salvo si existe una práctica normal de conformidad con las reglas los juicios de la justicia. ca es aprobar el comportamiento, también, como un objeto primario de (como hay que hacer) la estructura informal dentro de la estructura básipunto de vista categorial. Sostengo que, de acuerdo con esto, incluir te relacionados que, se podría decir, son simplemente diferentes desde un tuye; este punto es crucial para la conclusión antirrawlsiana presentada mente hace sostiene y en parte constituye (de nuevo, no conceptualmente, demás que no hagan lo que, sin embargo, ellos mismos están haciendo. Desefectivas cuando provienen de las bocas de aquellos que les piden a los Ahora bien, las presiones que sostienen la estructura informal carecen

gal de la sociedad es de hecho perceptible en los decretos de la constituarrojar dudas sobre el contraste que establecí entre ella y la estructura informal, arriba en la sección 2. Primero, aunque la estructura coercitiva le-Ahora bien, dos verdades sobre la estructura coercitiva legal podrían

o no completamente, a la legislación social que elevó los salarios de los trabajadores alemaejemplo puede tomarse como inventado. Seguiría haciendo el razonamiento necesario.) la nota 10 y la digresión al final de la Conferencia 8) más que de parte de los que peor están tos actuales, podría haber sido un ethos que no confirmara la codicia como tal (véase arriba nes, u otras características de la estructura básica de Alemania. Si esa suposición es falsa, el (He supuesto aquí que la diferencia citada en las relaciones entre los salarios no era debida

de la diferencia en la vida diaria viola el primer principio de la justicia rawisiana. Expongo este razonamiento anticipándome a la objeción de que mi ampliación del principio favorable a la igualdad en Alemania redujo la *libertad* de los alemanes que mejor estaban 32. Y observen lo inadmisible que sería decir que el ethos que (más o menos) se muestra

cultad y el coste de las acciones, que se elabora abajo, en la Conferencia 10, sección 11. 33. La distinción citada arriba se corresponde con aquella distinción hecha entre la difi

Véase la última frase del cuarto párrafo de la sección 2.

ción política y de la ley de la sociedad, esos decretos la delinean sólo a condición de que disfruten ya de un amplio margen de conformidad. Y, segundo, la estructura coercitiva legal consigue el efecto social que pretende sólo y a través de las acciones que constituyen la conformidad con sus reglas.

A la luz de estas verdades, se podría pensar que el dilema que le he planteado a Rawls (véase arriba en la sección 2) y por medio del cual busqué rechazar su afirmación de que la justicia juzga la estructura como algo opuesto a las acciones de los agentes estaba mal expresado. Pues he dicho, en contra de esa afirmación, que la oposición requerida entre la estructura y las acciones funciona sólo en el caso de la estructura coercitiva, con respecto a la cual puede extraerse una distinción significativamente fuerte entre la acción que sostiene la estructura y la que se ajusta a la estructura, pero no podría pensarse que esa estructura coercitiva agote de forma razonable la estructura que cae dentro del alcance de la justicia. De acuerdo con esto, concluí, la justicia debe también juzgar (al menos algunas) acciones coti-

Las verdades enumeradas dos párrafos atrás desafían esa articulación que distingue entre la estructura coercitiva y la acción dentro de ella. Por tanto, también desafían el contraste señalado en la sección 2 entre dos relaciones: la que se da entre estructura coercitiva y acción y entre estructura informal y acción. Y en la medida que la primera relación es parecida a la segunda, la primera parte del dilema que le he formulado a Rawls se convierte en más grave de lo que era. Es grave no sólo por la razón que di, es decir, por la consideración sobre el «efecto profundo», sino también por la misma razón que es grave la segunda parte del dilema, es decir, porque el comportamiento diario está demasiado relacionado con la propia existencia de (incluso) la estructura coercitiva para que sea inmune a los principios de justicia que se aplican a la estructura coercitiva.

A mi juicio, la distinción, respecto a la acción, entre la estructura coercitiva y la informal está más desdibujada de lo que la sección 2 concedía—por supuesto, no porque la estructura informal pueda separarse más de la acción de lo que dije originalmente, sino porque la estructura coercitiva

35. No se deduce que no haya *leyes* a menos que disfruten de tal conformidad. Quizá con todo y con cso haya leyes, si «satisfacen un examen planteado según una regla hartiana de reconocimiento, incluso aunque no sean ní acatadas ni aceptadas» (Joshua Cohcn, en un comentario sobre el borrador de esta conferencia). Pero tales leyes (o «leyes») no se representan de forma admisible como parte de la estructura básica de la sociedad, de tal forma que la declaración en el texto puede quedar como está.

puede separarse menos de ella de lo que concedí en un principio—. Según esto, incluso si el dilema construido en la sección 2 estaba mal expresado por las razones citadas, el resultado dificilmente sería compatible con la posición de Rawls —de que la justicia juzga la estructura más que las acciones—, sería, más bien, compatible con mi propio rechazo de él. Pero me gustaría subrayar que este supuesto refuerzo de mi argumento no es esencial. En mi opinión, el argumento ya era lo suficientemente poderoso.

36. Mi artículo de 1997 «Where the Action Is» forma la base de la mayor parte de las Conferencias 8 y 9. Se ha ganado una gran cantidad de respuestas publicadas y aún no publicadas. Entre aquellas que se han publicado de las que tengo conocimiento, me gustaría mencionar dos muy considerables.

La primera es «Liberalism, Equality and Fraternity in Cohen's Critique of Rawls», de David Estlunds. Estlunds explota (en el mejor sentido de la palabra) mi simpatía hacia una prerrogativa personal semejante a la de Scheffler (véase la Conferencia 8, nota 24) para argumentar, de forma muy poderosa, que «los incentivos que producen la desigualdad seguirán siendo necesarios para muchos concienzudos ciudadanos que emplean» no sólo esa prerrogativa sino otras tres «prerrogativas que Cohen debe permitir» (pág. 101). Creo que aceptaría algunas críticas de Estlund, pero no todas. Tengo que expresarme de forma cautelosa porque no he tenido tiempo para estudiar en profundidad la crítica de Estlund. Sin embargo, estoy bastante confiado en que la interesante posición que desarrolla no es, como él cree, totalmente coherente con la visión de Rawls, sino una revisión sustancial de ella, una especie de punto intermedio entre la visión de Rawls y la mía.

La otta crítica considerable de «donde está la acción» que debo mencionar es «Incentives, Inequality, and Publicity», de Andrew Williams. En el curso de un argumento de elegante exposición, Williams afirma que mi visión de que el principio de la diferencia se debe aplicar a las elecciones económicas falta al requerimiento de publicidad mediante el que Rawls dice que los principios deben satisfacerse para calificarlos como principios de justicia, un requerimiento que Williams defiende. Sin embargo, creo que la publicidad, de la forma en que Williams (siguiendo a Rawls) explica esa noción, no es obviamente un requerimiento de la justicia y que el ethos sensible al principio de la diferencia que requiero para la justicia encuentra toda la publicidad defendible sobre la justicia. Esas afirmaciones necesitan, por supuesto, ser argumentadas, pero no puedo proporcionar los argumentos aquí.

